
Capítulo 1

Ecosofía y antropoceno. Hacia un nuevo principio 
de responsabilidad

Sigifredo Esquivel Marin, Jorge Ignacio Ibarra Ibarra, María Eugenia Herrera Azoños 

Esquivel Marin, S., Ibarra Ibarra, J. I., & Herrera Azoños, M. E. (2025). Ecosofía y 
antropoceno. Hacia un nuevo principio de responsabilidad. En S. Esquivel Marín, I. 
Ortiz Medina, J. Martínez Pérez, (coords). Miradas sobre la responsabilidad social 
en la contemporaneidad. (pp. 24-44). Religación Press. http://doi.org/10.46652/
religacionpress.329.c750

 

Resumen

Estamos viviendo una crisis de crisis global, una policrisis en todos los 
ámbitos y sectores de humanidad. Asistimos a la emergencia de nuevos 
problemas sociopolíticos y ambientales que se entreveran y tejen una ur-
dimbre muy compleja que atisba desafíos y retos nunca imaginados. Frente 
a dicho panorama, se impone una atmósfera social y mediática de pesimis-
mo, catastrofismo y apocalipsis que nos hunde en el conformismo gene-
ralizado o la evasión de la problemática actual. Por ende, dicha situación 
reclama una nueva perspectiva ético-política que articule una nueva res-
ponsabilidad social y un nuevo pacto eco-político-jurídico capaz de mitigar 
la embestida planetaria ecocida y genocida. El actual sistema-mundo-capi-
talista contemporáneo se redefine como necrocapitalismo, una gigantesca 
y demencial maquinaria de muerte y destrucción de todas las formas de 
vida. Por lo tanto, es urgente replantear otras formas de hacer frente a una 
embestida sin precedentes en la historia de la humanidad. Aquí esbozamos 
algunas notas preparatorias para dicha elucidación y discusión pública, por 
lo menos, estamos convencidos de la necesidad de abrir el debate más 
allá de la comunidad de expertos, dada la gravedad –e implicaciones– del 
asunto.

Palabras clave: 
Responsabilidad 
social; 
Ecosofía; 
crisis planetaria;
pensamiento crítico.

http://doi.org/10.46652/religacionpress.329.c750
http://doi.org/10.46652/religacionpress.329.c750


| 25 |

MIRADAS SOBRE LA RESPONSABILIDAD SOCIAL EN LA CONTEMPORANEIDAD

Introducción

La idea central del presente artículo es repensar una nueva Eco-
sofía como propuesta integral para hacer frente a la debacle en cier-
nes del Antropoceno. La Ecosofía, más que una perspectiva teórica 
transdisciplinar, es un conjunto de pensamientos que constituyen 
formas de vida que promueven otra manera de habitar el planeta des-
de la celebración cósmica de la inmanencia como un ethos radical no 
antropocéntrico bajo la ruina del ecosistema global que hoy enfren-
tamos. Se busca replantear el principio de responsabilidad de Hans 
Jonas (1995), desde una perspectiva no antropocéntrica y teniendo 
en la mira la elucidación de un nuevo principio de corresponsabilidad 
capaz de asumir el futuro del ecosistema y del planeta más allá de las 
generaciones humanas presentes y venideras. Es en este sentido que 
buscamos resignificar el concepto de responsabilidad social como 
eco-responsabilidad social, esto, es como una nueva religación entre 
lo humano y lo natural en y desde la Ecosofía.

Un nuevo orden ético-político conlleva una axiología que tras-
ciende los criterios humanos y humanistas de la historicidad del 
hombre. Asistimos a la debacle del pensamiento crítico, de la política 
y de la ética en general, parece que el pensamiento ha emigrado le-
jos del (in)sano sentido común que hoy se enseñorea como horizonte 
hegemónico del pensamiento único. Por ende, se trataría de atisbar 
posibles alternativas, por lo menos para replantear una problemática 
compleja y ambigua. Para ello, un punto crucial es la articulación de 
la ética y la política bajo una reconceptualización de las subjetivacio-
nes sociales en y desde lo común que atiende y entiende la crisis pla-
netaria en la que nos encontramos inmersos. Aquí apenas trazamos 
algunas líneas y derivas introductorias. Nuestra propuesta-apuesta 
es una ética como retórica sensible y una política como ecosofía que 
movilice dichas potencias de lo sensible bajo una micropolítica de la 
inmanencia. Todo esto está en ciernes y en construcción, se trata de 
una obra work in progress, sea esto, una obra negra pues. Frente a 
problemáticas emergentes urge reactivar una imaginación crítica que 



| 26 |

I | ECOSOFÍA Y ANTROPOCENO. HACIA UN NUEVO PRINCIPIO DE RESPONSABILIDAD

también pueda generar otras formas de responder y corresponder 
ante la catástrofe que se avizora en el horizonte contemporáneo. Jo-
nas ya había identificado algunas de las profundas transformaciones 
del cibermundo y cómo es que la técnica se despliega como esencia 
del poder a partir de que las tecnociencias dejan de ser conocimientos 
neutrales y descriptivos para modificar por completo al ser humano 
y al mundo.

1.	 Las aporías ético-políticas y la contemporaneidad 

La debacle de la ética y de la política se ha instalado en la vida 
pública de las sociedades en la actualidad. No es un asunto particu-
lar, sino que, se establece como un modelo de conducta generalizada 
que la clase gobernante de los países más ricos del mundo ostenta, 
la cual es una conducta contraria a los valores éticos como normas 
de civilidad, cultura y refinamiento. Valores elementales como “no 
robar”, “no mentir”, “no agredir”, entre otros, son sistemática y coti-
dianamente violentados por los gobernantes más poderosos del mun-
do; la gravedad del asunto no reside en que haya gente con poder e 
injerencia en la toma de decisiones a nivel global. En tal sentido, es 
probable que siempre haya existido, pero ahora se ostenta y presu-
men conductas altamente peligrosas, violentas, falocéntricas, impe-
rialistas, racistas y clasistas como si fueran signo de valía y autoridad 
moral, por lo menos el electorado norteamericano que llevó en las 
últimas elecciones a recuperar la presidencia en el segundo mandato 
de Donald Trump da cuenta de que el mundo requiere nuevas leccio-
nes de ética.

Cornelius Castoriadis (1994), a fines del siglo XX advertía en su 
estimulante ensayo “Miseria de la ética”, la crisis por la que atravie-
san las reflexiones morales y éticas en la modernidad capitalista. La 
separación de la ética de la política nos conduce a la actual fragmen-
tación y atomización de lo social. Siguiendo la reflexión castoridiana, 
Zygmunt Bauman considera que la debacle del entramado ético-po-
lítico se debe en gran medida al divorcio creciente entre la ética y 



| 27 |

MIRADAS SOBRE LA RESPONSABILIDAD SOCIAL EN LA CONTEMPORANEIDAD

la política, y el tratamiento de los problemas públicos como asuntos 
privados. La privatización de la esfera pública hace que el sujeto y sus 
vínculos sociales sean cada vez más frágiles. El individualismo exa-
cerbado, recluido en una subjetividad atomizada, se encuentra vacía 
de sentido la idea acción política como acción colectiva, pero también 
conlleva a refugiarse en una ética individualista incapaz de abrirse a 
la alteridad (Bauman, 2002).

Mientras que la ética concierne al sujeto y su relación e interac-
ción con los otros, la política concierne al sujeto en su ser y devenir 
colectivo. De ahí que, si el problema de la ética es la libertad y la 
autonomía del sujeto, el problema de la política es la auto-institución 
de la sociedad libre democráticamente. En tal sentido, es justamente 
en la construcción de un proyecto de autonomía social donde quedan 
imbricados sujeto y sociedad, o, mejor dicho, el sujeto en su encuen-
tro y devenir histórico-social. La transformación social es una trans-
formación histórica y política, pero también ética y estética en tanto 
implica un trabajo del sujeto consigo mismo y su sensibilidad política 
y poética. Y aquí está el talón de Aquiles de la sociedad actual, en su 
renuncia a generar valores y criterios axiológicos compatibles con la 
libertad, autonomía, solidaridad y justicia bajo un modelo neolibe-
ral necrocapitalista en tanto orden de muerte. La autonomía como 
epicentro que reconecta la política con la ética y la estética no pue-
de entenderse en términos atomizados o maniqueos, no es el sujeto 
contra la sociedad o la estructura social, pues no hay autonomía ni 
libertad del sujeto sin Philia, sin comunidad ni comunión, la libertad 
y la autonomía no pueden ser construcciones subjetivas ni individua-
listas so pena de terminar uno encerrado en la cárcel posmoderna 
del ego narcisista consumista aislado, fragmentado y apolítico: tal 
problemática ya advertía Cornelius Castoriadis cuando concluye en 
un texto de 1978, “Transformación social y creación cultural” sobre 
la crisis de la modernidad capitalista al sintetizar la discusión en los 
siguientes términos: 



| 28 |

I | ECOSOFÍA Y ANTROPOCENO. HACIA UN NUEVO PRINCIPIO DE RESPONSABILIDAD

La philía de Aristóteles no es la “amistad” de los traductores 
y de los moralistas. Es el género cuyas especies son amistad, 
amor, afecto paternal o filial, etc. Philía es el vínculo que en-
tablan la afección y la valoración recíprocas. Y su forma su-
prema sólo puede existir en la igualdad, que, en la sociedad 
política, implica la libertad, es decir, lo que hemos llamado 
autonomía. (Castoriadis, 2008, p. 35)

En este orden de ideas, es posible que el asunto de fondo es que 
bajo la hegemonía de una modernidad capitalista se impone una mo-
ral darwinista neoliberal basada en la racionalidad instrumental y 
la reconversión de personas y de cosas en mercancías. Lo anterior, 
debido a que posee en su epicentro el cultivo y culto de una ideo-
logía individualista exacerbada cuyo único criterio axiológico es la 
búsqueda de un éxito sin medir consecuencias. Requerimos ahora 
una perspectiva ético-política capaz de rehacer la tradición intelec-
tual occidental en y desde un vigoroso replanteamiento que atienda y 
entienda la emergencia de problemáticas inéditas.

Siguiendo a Nietzsche y Benjamin, Giorgio Agamben nos recuer-
da que ser contemporáneo exige valor y coraje para poder ver con 
distancia crítica la complejidad poliédrica de un presente ambiguo, 
¿cómo podemos crear esa distancia crítica que nos permita elucidar 
el presente cuando los criterios axiológicos parecen estarse derrum-
bando? ¿Y cómo podemos estar en condiciones de transformar ese 
presente justo cuando se impone un sistema-mundo-capitalista ge-
nocida y ecocida? ¿Acaso es posible pensar dichas condiciones de po-
sibilidad? ¿Acaso ya no tiene sentido la apertura del presente desde 
su umbral de transformación?

Tales preguntas que exceden por mucho el planteamiento del 
presente capítulo dan cuenta de la importancia de repensar el juego 
entre teoría y praxis a partir de la elucidación del presente y hacia su 
apertura limítrofe de otro mundo posible en el corazón del presente. 
Y nos recuerdan la discusión entre la teoría crítica frente a la teoría 



| 29 |

MIRADAS SOBRE LA RESPONSABILIDAD SOCIAL EN LA CONTEMPORANEIDAD

tradicional. Mientras que la teoría tradicional considera el saber de 
forma disciplinar y fragmentaria, aislada (derecho, medicina, econo-
mía, biología, psicología, filosofía). La teoría tradicional busca hacer 
ciencia neutral y objetiva. En cambio, la teoría crítica asume que la 
realidad no se puede fragmentar debido a que sujeto y objeto son in-
terdependientes y que el saber e investigador tienen una posición so-
cioeconómica y un compromiso con el orden imperante (ya sea para 
legitimarlo o cuestionarlo). La teoría tradicional defiende el orden 
imperante, mientras que la teoría crítica busca generar condiciones 
de emancipación frente al mismo. ¿Cuál es la vigencia de la teoría 
crítica en un mundo dominado por el pensamiento hegemónico que 
ha renunciado a transformar el orden imperante y se cruza de brazos 
ante toda idea de cambio estructural? 

Repensar el presente desde la contemporaneidad implica leer 
la tradición a contrapelo de la actualidad desde su punto de fuga, 
y viceversa, examinar nuestra época descentrando sus privilegios 
cognitivos y morales. Dicho juego de relectura es un quehacer her-
menéutico de desmarcaje de nuestros prejuicios intelectuales que he-
mos entronizado como el mejor de los mundos posibles. Habría que 
anclar la apertura de la actualidad que otea el horizonte crítico en 
un futuro ancestral que recoge las promesas no cumplidas de todos 
los vencidos y marginados de la historia. En tal sentido, es probable 
que en este sentido sea fundamental recuperar las indicaciones de 
Castoriadis y de Bauman, quienes invitan a abrir en el presente sus 
potencias emancipadoras y autonomistas; emancipación y autonomía 
que se construyen siempre de forma dialógica con los otros.

La realidad humana nunca es unívoca: siempre es compleja, 
dinámica y poliédrica. Se encuentra en permanente metamorfosis. 
¿Cómo potenciar un devenir humano-cósmico capaz de abrir el jue-
go creador a sus posibilidades inéditas de reinvención de mundos no 
antropocéntricos? ¿Cómo puede convertirse la resistencia social y el 
activismo ecologista en insurrección auténtica, real y efectiva y no 
ser comparsas del sistema mundo capitalista? ¿Cómo es posible ima-



| 30 |

I | ECOSOFÍA Y ANTROPOCENO. HACIA UN NUEVO PRINCIPIO DE RESPONSABILIDAD

ginar otro mundo en el corazón del presente? ¿O debemos aceptar 
que no es factible hacer nada y conformarnos con aceptar el orden 
imperante como el mejor o acaso el único de los mundos posibles y 
renunciar al pensamiento crítico y las posibilidades e implicaciones 
de transformación del orden existente? ¿Acaso todavía sea posible 
revertir el desorden ecológico global? Las preguntas quedan, las res-
puestas todas se antojan provisionales. En tal sentido, al parecer lo 
más importante no sea tanto tener respuestas seguras y verificables, 
sino que el dictamen conceda avanzar hacia otros puntos o asideros 
que permitan desbloquear un presente que se presenta como totali-
dad indivisible. 

2.	 Salvar la Tierra, salvar la humanidad: desafío de las 
humanidades

Quienes están preocupados por salvar la Tierra de una debacle 
ambiental quizá pueden sentirse un poco deprimidos por la campaña 
negacionista de algunos presidentes y líderes mundiales. Por fortuna, 
activistas como Climate Council y otros grupos ambientalistas consi-
deran que Trump no puede ya descarrilar la acción climática global, 
puesto que “la transición global hacia energías limpias se está acele-
rando, y ningún presidente puede detenerla. La inversión en energías 
limpias ha superado a la de los combustibles fósiles y casi duplicará 
la inversión en carbón, petróleo y gas en 2024. Esta es una megaten-
dencia histórica y continuará con o sin el liderazgo estadounidense” 
(Climate Council, 2025). Además, recordemos que Estados Unidos se 
encuentra en estos momentos en una guerra comercial con China y 
ambos países se disputan la soberanía energética, lo cual contribuye 
a dinamizar el uso de energías limpias, que también contribuyen a 
una lógica de eficiencia, productividad y abaratamiento de costos. La 
acumulación ilimitada del Capital Trasnacional encuentra su límite 
en un proceso de destrucción irreversible de los ecosistemas natu-
rales.



| 31 |

MIRADAS SOBRE LA RESPONSABILIDAD SOCIAL EN LA CONTEMPORANEIDAD

Los efectos del cambio climático y la crisis ambiental radicalizan 
la crisis humanitaria y sanitaria en todo el orbe, pero también ha co-
menzado una nueva guerra de guerrillas de grupos ambientalistas y 
otros colectivos que intentan rehacer la imagen del mundo desde ac-
ciones y creaciones singulares, casi imperceptibles pero efectivas y de 
largo alcance. La lucha contra la megamaquinaria necrocapitalista 
exige un rearme de las fuerzas, utopías y esperanzas ahora adormeci-
das por el clima apolítico conformista. La megamaquinaria necroca-
pitalista se impone como un régimen imperial de guerra, violencia y 
destrucción de la vida, no podemos pensar una cultura de paz, y una 
resolución pacífica de los conflictos bajo un marco global de rapiña, 
destrucción, muerte y violación sistemática de los derechos humanos 
y naturales. El auge de nuevas formas protofascistas o abiertamen-
te fascistas de gobierno y gobernanza mundial tendría que hacernos 
ver que la educación por la paz, la pedagogía crítica, el pensamiento 
crítico y la cultura cívica están en franca bancarrota. El fracaso del 
pensamiento crítico en la sociedad norteamericana y las sociedades 
europeas nos muestra la exigencia de replantear otros modelos de 
educación y socialización que puedan hacer frente a sociedades au-
toritarias y domesticadas que buscan un nuevo Amo. La elección de 
la servidumbre voluntaria por parte de amplios sectores de las socie-
dades contemporáneas da cuenta de la exigencia de repensar otras 
formas de creación de los deseos y anhelos singulares y colectivos.

En este mismo sentido habrá que rehacer lo que entendemos por 
hacer política o por relaciones políticas fuera de todo esquema prees-
tablecido, incluso los movimientos sociales y la llamada participación 
de la sociedad civil y las ONG’s terminan por burocratizar y reificar 
los procesos y las prácticas de reinvención política; habrá que rein-
ventar la acción política en y desde la recreación de imaginarios sub-
versivos instituyentes que sean capaces de sustraerse al binarismo 
entre sujeto y estructura, disenso y consenso. Hay que pensar otras 
formas de creación ético-política capaces de potenciar subjetividades 
disidentes y dialógicas en el encuentro con otras subjetividades, don-
de la diferencia y la singularidad enriquecen el intercambio, lejos de 
ser un obstáculo inamovible. 



| 32 |

I | ECOSOFÍA Y ANTROPOCENO. HACIA UN NUEVO PRINCIPIO DE RESPONSABILIDAD

El diálogo entre humanidades, ciencias naturales y medio am-
biente es una reflexión-conversación urgente; tenemos que dejar de 
pensar en campos disciplinares cerrados. Se trata de generar cono-
cimientos útiles para autoorganización y debates colectivos. Hay una 
tarea común que tenemos que construir de forma cotidiana, horizon-
tal y autogestora, a saber, la autoorganización de la ecología de nues-
tras prácticas sociopolíticas desde procesos y prácticas micropolíti-
cas locales y contextuales; y aquí el desafío es trascender la dinámica 
de los guetos cerrados segregacionistas. Tendríamos que evitar que 
se imponga una agenda de discusión macropolítica global que impide 
ver lo que, literalmente, está frente a nuestras narices; no importa 
que dicha situación tenga efectos estructurales y planetarios, aquí es 
preciso desembrollar el nudo gordiano de la participación política y 
el debate en términos macroeconómicos, de derecho internacional y 
gobernanza global. Insistimos, no es que esto no esté operando, sino 
que se trata de desmantelar la inacción y el pesimismo al que nos 
conducen los planteamientos globales, generales, deslocalizados. Se 
trata de reinventar lo común desde nuevas prácticas políticas e in-
telectuales capaces de dinamizar el diálogo y animar instituciones 
momificadas. Dicho de otra forma, se trata también de pensar y de 
transformar el presente en y desde sus potencias telúricas de rein-
vención del mundo y de la producción de subjetivaciones.

El giro ambiental de las humanidades es un cambio paradigmá-
tico que busca responder a una conformación de los problemas am-
bientales y socioeconómicos que ahora resultan inseparables. Dicho 
giro desafía las concepciones históricas heredadas sobre la relación 
entre naturaleza y ser humano. Propicia una nueva imagen de sí y del 
mundo descentrando la imagen antropocéntrica del mundo. Ser hu-
mano, naturaleza y política hoy se reconfiguran por completo en una 
nueva trama indiscernible, y las humanidades no pueden ser ajenas 
a dicho planteamiento. El giro ambiental ha contribuido a transfor-
mar tanto la imagen de las ciencias como de las humanidades y ahora 
ya no se puede tener una perspectiva reduccionista, fragmentaria ni 
aislada de dichos campos, sino que tenemos que ir construyendo un 



| 33 |

MIRADAS SOBRE LA RESPONSABILIDAD SOCIAL EN LA CONTEMPORANEIDAD

pensamiento y un saber interdependiente entre sí. La nueva alianza 
entre ciencias, humanidades y vida nos exige retomar y replantear la 
vieja alianza entre ética, política, estética y sabiduría práctica.

Bajo tal contexto, una de las tareas prioritarias es devenir colec-
tivos y grupos interdisciplinarios horizontales. Los nuevos aparatos 
ideológicos del estado necrocapitalista no requieren matones ni poli-
cías, aunque de vez en cuando los utilice; lo que ahora se estipula es la 
introyección de mecanismos de autopunición y castigo que hacen de 
la impotencia, el desencanto y el pesimismo formas de disciplinarias 
interiorizadas como estrategias de subjetivación. Por ende, lo que 
está en juego es repensar la autocreación de subjetivaciones libres en 
un contexto cada vez más problemático y complejo. La construcción 
de nuevas subjetiviaciones va de la mano de otras formas de generar 
lo común, lo comunitario, de resignificar el espacio público.

Si la filosofía es en primer lugar asombro, luego su elucidación, 
nos asombra hoy la diversidad de nuestro planeta y las condiciones 
cuasi milagrosas, por decirlo así, por las cuales fue posible su apa-
rición en este punto del universo que llamamos planeta Tierra. Hoy 
sabemos por los avances científicos mucho más de esta cuestión que 
hace 100 o hace 150 años; en ese lapso se ha producido suficiente co-
nocimiento acerca de lo que es la naturaleza, sus procesos, su diseño 
y funcionamiento como nunca se imaginó antes. Así, lo que se nos 
muestra de este maravilloso planeta, con su vida orgánica compleja 
se encuentra sujeto ahora a una devastación equivalente a la que pu-
diera sufrir por obra de un cuerpo extraterrestre como un asteroide; 
la destrucción de las selvas, especies animales, glaciares, así como 
un sinfín de nichos ecológicos, igualmente como la paulatina degra-
dación del clima en el planeta lo son por obra de una intervención de 
una especie humana que lo efectúa en aras de algo llamado progreso. 

En relación con lo antes planteado, Martin Heidegger había 
mencionado que la época moderna postula el experimento como eje 
de la ciencia, y el conocimiento matemático como la palanca que nos 
permite dominar lo imprevisto para poder conjurar el azar, y así, 



| 34 |

I | ECOSOFÍA Y ANTROPOCENO. HACIA UN NUEVO PRINCIPIO DE RESPONSABILIDAD

poder calcularlo (Heidegger: 1998, p. 67). El capitalismo moderno, 
claramente configurado después de la segunda guerra mundial, nos 
pone en el camino de este cálculo como una producción bestial en-
caminada a la acumulación ilimitada de riqueza y la expansión pla-
netaria de la desigualdad. Es un camino que, debemos decir, se con-
vierte en rizoma destructivo por obra de la elevación de la producción 
capitalista, no solo a la depredación de la naturaleza con el cálculo 
y el experimento, sino con la manipulación de las masas para que 
el sujeto lo sea en el sentido total del término y en el máximo nivel 
de sujeción a la producción económica. Pensando con Heidegger y 
más allá de éste, es preciso también descentrar a la filosofía como 
garante epistemológico y axiológico del saber y de la acción huma-
nos. Habría que repensar la filosofía como una herramienta analítica 
de autocomprensión del presente en sinergia con otras herramientas 
intelectuales y prácticas ético-políticas y estéticas. Frente a la violen-
cia extrema del Capital, el pensamiento crítico y el arte tendría que 
potenciar horizontes ético-políticos de autocreación de sentido bajo 
el advenimiento de un nuevo ethos posthumano. No podemos estar 
en paz cuando el capitalismo contemporáneo, radicalizado como ne-
crocapitalismo, cultivo planetario de muerte, está al servicio de la 
guerra global contra la vida.

Quizá por eso, ese gran buscador y activista inquieto, al final de 
su vida, Félix Guattari dio un giro ambiental en sus reflexiones en y 
desde la ecosofía, entendiendo esta como un espacio de problematiza-
ción y reinvención de los saberes y las prácticas en una nueva alianza 
al servicio de una transformación colectiva-subjetiva que pueda ar-
ticular subjetivaciones como líneas de fuga metamórficas y acciones 
colectivas autogestivas. Guattari señala que podemos considerar dos 
problemas principales que enfrenta la humanidad actualmente: a) La 
degradación del planeta y su biodiversidad b) La creación de socie-
dades tan desiguales que será imposible no pensar en una humani-
dad mayormente miserable, frente a una élite rica. Estos dos grandes 
problemas resultan imposibles de solucionar con la estrecha mirilla 
del enfoque tecnocrático neoliberal, o incluso, nosotros diríamos, ni 



| 35 |

MIRADAS SOBRE LA RESPONSABILIDAD SOCIAL EN LA CONTEMPORANEIDAD

de gobiernos comunistas, de izquierda o de otro tipo mientras no se 
cambie de fondo nuestras formas de gastar y utilizar la energía. Guat-
tari propone también una articulación de tres factores para construir 
una política mundial de saneamiento del planeta, o bien su ecosofía:  
1. Medio ambiente; 2. Relaciones sociales; y 3. Subjetividad humana 
(Guattari, 1996, p. 8). La articulación de estos tres factores se entre-
vera y se juega en un plano ético-político interconectado. 

La perspectiva ecosófica de Guattari amplía la mirada ecologista 
y la integra en una visión social y subjetiva donde todos estos ele-
mentos resultan concomitantes entre sí. El concepto de Ecosofía de 
Guattari conlleva la integración de procesos ético-políticos, estéticos 
y ambientales vinculados a la agencia del sujeto tanto como a la au-
tocreación social. Guattari nos muestra que problemas como los de 
Chernóbil o el VIH (Virus de Inmunodeficiencia Humana) no pueden 
entenderse sin poner en correlación lo social, lo ambiental y lo sub-
jetivo. Para Guattari se impone una nueva responsabilidad y gestión 
colectiva capaz de reorientar el avance tecnocientífico; tampoco se 
pueden dejar las decisiones en manos de expertos o tecnócratas que 
pueden tener una mirada unilateral del asunto. Recuperemos la re-
conexión ético-política las problemáticas ambientales y sociales, las 
cuales se han vuelto indiscernibles entre sí. Por ende, cualquier ac-
ción en un campo específico tiene consecuencias en todos los demás; 
y viceversa, la inacción también tiene efectos del conjunto.

La articulación de los factores sociales, ambientales y subjetivos 
es una cuestión nodal para operar una verdadera transformación de 
nuestro planeta o bien una verdadera revolución que no lo sea solo 
de élites o grupos, sino de la humanidad entera. El primer punto es 
precisamente la universalidad, el conjunto humano, como totalidad o 
especie que se pone a trabajar unida, guiada por un objetivo. La divi-
sión entre Occidente y Oriente debe quedar subordinada a un cambio 
total de la humanidad. El llamamiento de Guattari se hace de la ur-
gencia de sublimar diferencias políticas para efectuar un movimien-
to verdaderamente universal. Ello es posible debido a que la actual 



| 36 |

I | ECOSOFÍA Y ANTROPOCENO. HACIA UN NUEVO PRINCIPIO DE RESPONSABILIDAD

pandemia nos ha demostrado, al igual que otras crisis mundiales, 
que las naciones pueden conjuntar esfuerzos si existe la voluntad po-
lítica adecuada. Una estrategia de salud mundial es hoy en día po-
sible, aunque difícil, particularmente en un contexto geoestratégico 
dominado por las ambiciones de poder y dominio revestidas con el 
lenguaje de la guerra económica, que revelan lo arduo y complejo de 
la cooperación internacional, aun así, es factible su realización, ade-
más de necesaria, pero se requieren otras estrategias bajo el contex-
to actual. El llamado de Guattari no es ingenuamente idealista, sino 
más bien está fincado en la cooperación inteligente de la humanidad. 

El segundo punto se refiere a una transformación individual 
del sujeto, que tiene que operar un cambio en su forma de trabajar 
y afrontar esta realidad, puesto que es evidente que la maquinaria 
tecnológica nos liberará cada vez más del trabajo, pero la pregunta 
que nos plantea Guattari consiste en elucidar el para qué buscamos la 
liberación del tiempo en el seno de capitalismo si no es para producir 
más mercancías. Acaso la liberación del tiempo no nos conduce a la 
angustia y a toda una serie de consecuencias que no son claras de 
definir. En México esto es particularmente importante, puesto que 
la cadena de producción automática se establece cada vez de manera 
más clara y potente, aumentando así el número de desempleados, con 
su efecto sobre la subjetividad, cada vez más frustrada y enfurecida 
por la marginación a la que es sometida. México, como muchos paí-
ses del tercer mundo, conoce una devastación de sus sociedades de-
bida, antes que nada, a sus procesos anómalos de desarrollo político, 
así como la corrupción, pero también por los mercados internaciona-
les, que se apoyan precisamente en esta automatización del trabajo 
dejando fuera a la masa de trabajadores.

Tal parece que el diagnóstico de Guattari, escrito al final de la 
década de los ochenta del siglo pasado, se cumple inexorablemente 
en los puntos mencionados, así como en otros diferentes. La dismi-
nución del poder del Estado frente a la presión de grupos económicos 
es cada vez más grave, así como la pérdida de la capacidad de este 



| 37 |

MIRADAS SOBRE LA RESPONSABILIDAD SOCIAL EN LA CONTEMPORANEIDAD

para frenar los desarrollos depredadores sobre la naturaleza, los in-
dividuos y los colectivos. La propuesta de Guattari puede bien ser un 
diagnóstico como una vía que se abre para una época donde todavía 
no se daba un capitalismo integrado con la red digital, ni los diversos 
fenómenos asociados a la misma. Sin embargo, este psiquiatra deve-
nido en filósofo e interlocutor privilegiado de Gilles Deleuze presiente 
el advenimiento de una época terrible, que significa ya el agotamien-
to de Europa y el surgimiento de un orden que cataliza las fuerzas 
más destructivas que se albergan en el ser humano. La ecosofía dice 
Guattari, tiene como fin una recomposición de la acción humana a 
todos los niveles. Este nuevo orden despiadado y depredador puede 
ser visto tanto como un fin como un principio, donde esta ecosofía 
busca realizar una renovación tanto a un nivel individual como co-
lectivo. Siendo la formación profesional de Guattari la psiquiatría, no 
es de extrañar que diera la reformulación de las relaciones cotidianas 
una importancia suma, tanto aquellas de individuo a individuo, como 
en la relación de pareja, como en aquellas donde se comprende a un 
colectivo humano. Esta reformulación, que comienza por la correla-
ción entre lo individual y lo social, impactará –dice Guattari– en el 
resto de las relaciones humanas que implican una lucha o resistencia; 
como la lucha feminista, la lucha ecológica, la lucha de las minorías… 
Pues todas ellas cobran sentido en su contexto específico, sostenidas 
en este individuo singular que se apresta para defender a vez la refor-
mulación de su entorno social y la cultura. La propuesta de Guattari 
en este sentido realza la centralidad de la relación con el otro como 
una vía hacia la construcción de una sociedad sólida y asentada en el 
diálogo. No puede haber diálogo auténtico sin el reconocimiento de 
las diversas partes como esenciales para posibilitar una conversación 
horizontal efectiva.

3.	 Destrucción de la sociedad y de la naturaleza

La destrucción del entramado social no responde solo al indivi-
dualismo que se fomenta desde la mercadotecnia o incluso a la diná-



| 38 |

I | ECOSOFÍA Y ANTROPOCENO. HACIA UN NUEVO PRINCIPIO DE RESPONSABILIDAD

mica de competencia descarnada en los países de economía emergen-
te, como puede ser Corea del Sur, México o Chile. También es causada 
por la manipulación de nuestros deseos, de nuestra imaginación, de 
todo aquello que responde a nuestra vida anímica mental, que se dis-
pone para la operación de una axiomática con carácter perverso y 
destructivo. En este contexto, según Guattari señala que “se tratará 
de reconstruir literalmente el conjunto de las modalidades de ser-en-
grupo. Y no solo intervenciones “comunicacionales”, sino mediante 
mutaciones existenciales que tienen por objeto la subjetividad.” (Gua-
ttari: 1996, p. 20) empleando para ello la intervención tanto a nivel 
personal como colectivo o incluso institucional. En esta vía o pro-
puesta lo que tenemos es la intervención de la imaginación, los espa-
cios, los ambientes, camino que ya ha tomado el arte conceptual y los 
artistas urbanos, intervención que es necesario llevar a cabo en las 
instituciones, así como espacios públicos (caso Ciudad Juárez). Hasta 
ahora nuestros intentos, tenemos que reconocerlo, han sido insufi-
cientes, pese a todo lo logrado y honesto de nuestras intervenciones, 
puesto que la transformación a la que llama Guattari debe pasar pri-
mero por esa reconstrucción a nivel personal individual, misma que 
no es factible mientras no se pueda lograr una modificación de las 
relaciones interpersonales dentro de la escuela o los barrios, y dentro 
del mismo hogar entre los miembros de una pareja e hijos. Por otra 
parte, es importante para Guattari que dentro de la ecosofía demos 
un lugar a la transformación de nuestra imaginación y nuestra idea 
de la relación alma – cuerpo. En suma, se requiere una nueva siner-
gia entre lo individual y lo social que nos reconecte directamente con 
la naturaleza.

La ecosofía plantea una alternativa para salir del binarismo en-
tre individuo e institución, al repensar el sujeto desde la producción 
social de subjetividades y resignificar las instituciones en y desde la 
agencia de subjetivaciones creacionistas. No es un individualismo en 
la medida en que no considera subjetividades aisladas, singularida-
des aisladas, sino en relación con otro, y dentro de una institución. 
Si el capitalismo que conocemos, depredador y superproductor, nos 



| 39 |

MIRADAS SOBRE LA RESPONSABILIDAD SOCIAL EN LA CONTEMPORANEIDAD

ha traído hasta aquí, a la necesidad de plantear qué tan lejos estamos 
del apocalipsis, es necesario emprender la reformulación ecosófica, 
que Guattari plantea en términos de un arte, una gaya ciencia quizá, 
unidos arte y ciencia natural para favorecer las instituciones que de-
fienden e impulsan la diferencia, la singularidad cooperativa, solida-
ria, no aquellas que sirven de escalón para que empresas sin visión 
responsable, sin ética, agresivas hacia el tejido social y las singulari-
dades florezcan en un páramo nuclear, hiper caliente y sin agua, que 
es en donde al parecer quieren ejercer su existencia. 

Las lecciones de una ética postmetafísica no antropocéntrica 
conllevan el replanteamiento de la ética y de la política clásicas como 
campos separados. En este sentido Adela Cortina ha buscado superar 
el dilema entre una ética basada en el formalismo y una moralidad 
basada en la eticidad del Estado; se trataría de buscar una mediación 
entre el deber ser y el ser (Cortina, 1992, p. 152). Habrá que rescatar a 
la ética del ámbito de la pura discusión intelectual. No somos solo in-
teligencia. Esto conlleva la urgencia de volver a pensar la ética desde 
un panorama completo que considere al ser humano integralmente, 
no solamente su aspecto intelectual; esto es lo que Cortina llama una 
ética mínima. Esos criterios que consideran al ser humano como he-
cho de varios aspectos (emocionales, políticos, deseantes, etc.) que 
deben entrar en una ética. ¿Una ética con sentido humano? Para Cor-
tina, la ética deberá considerar que en toda decisión se encuentra im-
plícita una voluntad humana, cargada de historia y subjetividad que 
no puede ser negada. 

Decir que se establece algo más del sujeto es “diluir” el hecho 
moral en otra cosa que no es moral (derecho, biología, metafísica) no 
puede haber ética sin moral, sin ese elemento humano, el cual debe 
ser incluido como el primer requisito en una ética mínima. Y, sin em-
bargo, hoy asistimos a la debacle de las éticas de corte humanista 
dado que el Antropoceno implica un cuestionamiento radical del ser 
humano como epicentro de la creación. Requerimos una democracia 
ampliada a la Tierra, una ética que implique una nueva corresponsa-



| 40 |

I | ECOSOFÍA Y ANTROPOCENO. HACIA UN NUEVO PRINCIPIO DE RESPONSABILIDAD

bilidad entre el ser humano y la naturaleza y donde el universo na-
tural no sea concebido como un instrumento a nuestro servicio. De 
ahí la importancia de una nueva perspectiva ético-política capaz de 
rehacer una nueva articulación entre lo humano, lo artificial y lo na-
tural desde una perspectiva transversal que nos considere arte de un 
entorno mucho más amplio que la esfera social. Estamos conminados 
a crear un nuevo contrato ético-político planetario capaz de contra-
rrestar los letales e irreversibles efectos de la destrucción socioam-
biental en ciernes. Por fortuna hay muchas acciones y creaciones sin-
gulares y colectivas que buscan reemprender el camino; allende la 
debacle.

Conclusiones

Se trataría de repensar otras formas de configuración de las sub-
jetivaciones e interacciones sociopolíticas consigo y con el mundo que 
sean capaces de sustraerse del imaginario antropocéntrico y de la re-
conversión del mundo en reservorio mercantil. Los movimientos so-
ciales actuales tendrían que orientarse hacia la apertura de fuerzas y 
potencias de autocreación en sinergia y armonía con el entorno natu-
ral.  En tiempos de creciente fascismo autoritario, la ecología mental 
es tan fundamental como la ecología social y la ambiental, dado que 
asistimos a una terrible regresión reactiva en los más diversos cam-
pos de nuestra experiencia humana. Por ende, la reconstrucción del 
entorno conlleva un trabajo de producción de nuevas subjetivaciones 
descentradas no fascistas y capaces de sustraerse al imaginario falo-
céntrico capitalista.

Por tanto, una de las cuestiones capitales es rehacer la imagen 
del mundo desde una perspectiva no centrada en el imperio humano, 
sus fines, confines y necesidades. Estamos asistiendo a una época de 
transformación radical y acelerada de todo el sistema mundo capita-
lista y urge rehacer otra experiencia del mundo a partir de sus líneas 
de fuga y umbrales de dislocación e insurrección. Vivimos tiempos 



| 41 |

MIRADAS SOBRE LA RESPONSABILIDAD SOCIAL EN LA CONTEMPORANEIDAD

complicados, pero habría que tener fe en la posibilidad de otro parto 
de una humanidad menos estúpida y autodestructiva. Los cambios 
que ahora aparecen en la agenda ambiental global tienen que ser 
atendidos y entendidos desde una praxis creadora y armónica con el 
universo social y natural; para que haya paz con el mundo también 
tendría que haber paz y armonía entre los seres humanos (Paris-Al-
bert, 2019).

Asimismo, urge generar agendas de discusión, investigación e 
intervención que puedan posibilitar diálogos y encuentros auténti-
cos bajo el crecimiento desmedido de nuevas formas de destrucción 
y barbarie. Los efectos de la crisis global requieren una cartografía 
también global, pero una toma de conciencia y de praxis ético-polí-
tica capaz de vincular lo local con lo regional. Igualmente, la resolu-
ción de conflictos locales, regionales y globales reclama una perspec-
tiva transversal capaz de reconectar lo que sucede aquí y ahora con 
lo que está pasando en otras partes del orbe y ello sin perder nunca 
la brújula que guía nuestros pasos. Hoy más que nunca la interde-
pendencia entre humanidad, naturaleza, conocimiento, vida cotidia-
na reclama una nueva correlación e interacción, más dinámica y de 
mutua retroalimentación. Asumir nuestra posición y situación frágil, 
finita, contingente e interdependiente conlleva otra idea completa-
mente nueva de la relación entre teoría y práctica y aquí un nuevo 
concepto de responsabilidad social aparece como uno de los temas y 
problemas centrales de nuestro tiempo. Otra imagen y significación 
de la responsabilidad social conlleva una transformación del mundo 
y de nuestra experiencia en éste. La contra-marcha del Progreso sui-
cida ya está proliferando por todo el planeta, esperemos que tenga la 
fuerza y constancia para modificar el curso de las cosas.



| 42 |

I | ECOSOFÍA Y ANTROPOCENO. HACIA UN NUEVO PRINCIPIO DE RESPONSABILIDAD

Referencias 

Bauman, Z. (2002). En busca de la política. Fondo de Cultura Económica.

Castoriadis, C. (1994). La miseria de la ética.

Castoriadis, C. (2008). Transformación social y creación cultural. En Ventana 
al Caos (pp. 45-67). Fondo de Cultura Económica.

Climate Council. (2016, 15 de noviembre). 10 reasons why US president-elect 
Donald Trump can’t derail global climate action. https://n9.cl/3i7gjj

Cortina, A. (1992). Ética sin moral. Tecnos.

Guattari, F. (1996). Las tres ecologías. Pre-Textos.

Heidegger, M. (1998). Caminos del bosque. Alianza.

Jonas, H. (1995). El principio de responsabilidad: ensayo de una ética para 
la civilización tecnológica. Herder.

Paris-Albert, S. (2019). Educación para la paz, creatividad atenta y desarrollo 
sostenible. Revista Internacional de Educación para la Justicia Social, 
8(1). https://doi.org/10.15366/riejs2019.8.1.002

https://doi.org/10.15366/riejs2019.8.1.002


| 43 |

MIRADAS SOBRE LA RESPONSABILIDAD SOCIAL EN LA CONTEMPORANEIDAD

Ecosophy and the Anthropocene. Towards a new principle of responsibility
Ecosofia e Antropoceno. Rumo a um novo princípio de responsabilidade

Sigifredo Esquivel Marin
Universidad Autónoma de Zacatecas | Zacatecas | México
https://orcid.org/0000-0001-8283-9659  
sigifredo.esquivel@uaz.edu.mx 
sigifredo.marin@gmail.com 
Escritor y profesor-investigador de la Unidad Académica de Filosofía. Autor de diversos libros. 
Ha recibido reconocimientos nacionales e internacionales. Y tiene estancias de investigación en 
España y Brasil.
Jorge Ignacio Ibarra Ibarra
Universidad Autónoma de Nuevo León | Monterrey | México
https://orcid.org/0000-0002-3591-8773 
jorge.ibarraibr@uanl.edu.mx
jignaciobarra2003@yahoo.com.mx 
Profesor investigador de la Universidad Autónoma de Nuevo León, perfil PRODEP y Miembro del 
Sistema Nacional de Investigadores, autor de diversos libros.
María Eugenia Herrera Azoños 
Universidad Autónoma de Querétaro | Santiago de Querétaro | México
https://orcid.org/0009-0003-4898-1987
maria.herrera@uaq.mx
Licenciada y Maestra en Filosofía, estudiante del Doctorado en Estudios Interdisciplinarios sobre 
Pensamiento, Cultura y Sociedad de la Facultad de Filosofía de la Universidad Autónoma de 
Querétaro, en la que coordina la Licenciatura en Filosofía. 

ABSTRACT
We are experiencing a global crisis, a polycrisis in all spheres and sectors of human society. We are 
witnessing the emergence of new sociopolitical and environmental problems that intertwine and 
weave a highly complex web that presents challenges never imagined. Faced with this panorama, 
a social and media atmosphere of pessimism, catastrophism, and apocalypse prevails, plunging us 
into a widespread conformism or evasion of current problems. Therefore, this situation calls for a 
new ethical-political perspective that articulates a new social responsibility and a new eco-political-
legal pact capable of countering the ecocidal and genocidal planetary onslaught. The current 
contemporary capitalist world-system is redefining itself as necrocapitalism, a gigantic and insane 
machine of death and destruction of all forms of life. Therefore, it is urgent to rethink other ways 
of confronting an onslaught unprecedented in human history. Here we outline some preparatory 
notes for this elucidation and public discussion. At the very least, we are convinced of the need to 
open the debate beyond the community of experts, given the seriousness—and implications—of 
the issue.
Keywords: Social responsibility, ecosophy, planetary crisis, critical thinking.

RESUMO
Vivemos uma crise de crises global, uma policrise em todos os âmbitos e setores da humanidade. 
Assistimos à emergência de novos problemas sociopolíticos e ambientais que se entrelaçam e 
tecem uma urdidura muito complexa que vislumbra desafios e reptos nunca antes imaginados. 
Perante esse panorama, impõe-se uma atmosfera social e mediática de pessimismo, catastrofismo 
e apocalipse que nos afunda no conformismo generalizado ou na evasão da problemática atual. 
Por conseguinte, essa situação reclama uma nova perspetiva ético-política que articule uma nova 
responsabilidade social e um novo pacto ecopolítico-jurídico capaz de mitigar o embate planetário 
ecocida e genocida. O atual sistema-mundo capitalista contemporâneo redefine-se como necro-
capitalismo, uma gigantesca e demencial maquinaria de morte e destruição de todas as formas de 
vida. Portanto, é urgente replanejar outras formas de fazer face a um embate sem precedentes 
na história da humanidade. Aqui esboçamos algumas notas preparatórias para essa elucidação e 



| 44 |

I | ECOSOFÍA Y ANTROPOCENO. HACIA UN NUEVO PRINCIPIO DE RESPONSABILIDAD

discussão pública, pois, pelo menos, estamos convencidos da necessidade de abrir o debate para 
além da comunidade de especialistas, dada a gravidade – e implicações – do assunto.
Palavras-chave: Responsabilidade social, Ecosofia, crise planetária, pensamento crítico.


	Revisión por pares
	Sobre los coordinadores
	Autores 
	Resumen
	Introducción
	Capítulo 1

	Ecosofía y antropoceno. Hacia un nuevo principio de responsabilidad
	Capítulo 2
	Sigifredo Esquivel Marin, Jorge Ignacio Ibarra Ibarra, María Eugenia Herrera Azoños 
	Responsabilidad social empresarial, medio ambiente y cultura de paz: relaciones, alcances y límites
	Capítulo 3
	Jorge Martínez Pérez, Imelda Ortiz Medina, Marlen Hernández Ortiz
	Sustentabilidad y responsabilidad social. De la linealidad a la complejidad de los sistemas productivos
	Capítulo 4
	David Iglesias Piña, Pedro Severino-González, Giusseppe Sarmiento-Peralta
	Responsabilidad social en torno al cambio climático: el uso del plástico
	Capítulo 5
	Juan de Dios Recio Chávez, Juan Rokyi Reyes Juárez
	Percepción de las juventudes sobre el desarrollo sostenible y la responsabildiad social en la era digital. El caso Puebla, México
	Capítulo 6
	Claudia Rivera Hernández, Alejandro Méndez Méndez
	Cartografía de cambios culturales en México y responsabilidad social
	Capítulo 7
	Ernesto Menchaca Arredondo
	￼

	Responsabilidad social universitaria, evocaciones desde la memoria: ideas para una propuesta
	Capítulo 8
	Leonor Escalante Pla, Alberto Isaac Herrera Martínez, 
	Dulce María Cabrera Hernández
	￼

	Responsabilidad social: desafíos y experiencias en contexto de educación virtual y/o educación a distancia
	Mirna Ethel Zavaleta Robles, Julia Marta Marroquín
	Capítulo 5
	Tabla 1. Ítems incorporados a la Encuesta sobre Juventudes en la era digital y el Desarrollo sostenible 2024.
	Capítulo 6

	Tabla 1. Comparación de los principales componentes principales de los valores culturales en México (2012-2018)
	Capítulo 8

	Tabla 1. Área del conocimiento, ejes temáticos y proyectos aplicables en el proyecto de Responsabilidad Social en las tres funciones sustantivas.
	Capítulo 2
	Figura 1.
	Figura 2.
	Figura 3
	Capítulo 3

	Figura 1. Modelo productivo de caja negra
	 Figura 2. Extensión y dinamismo de la linealidad productiva
	Figura 3. Modelo lineal ampliado: sistema productivo complejo
	Figura 4. Sinergias productivas y flujo de materiales: ciclo de cierre
	Capítulo 4
	Figura 1. 
	Figura 2. 
	Figura 3. 
	Capítulo 5
	Figura 1. Acciones que realizan los jóvenes respecto al desarrollo sostenible 
	Figura 2. ha intentado enviar por email o redes sociales alguna propuesta a las autoridades gubernamentales para mejorar su entorno o para señalar algún aspecto que deba atenderse en su barrio? 
	Figura 3.  ¿A qué hace referencia el término “Desarrollo Sostenible”? 
	Figura 4. ¿Cuál es la importancia del desarrollo sostenible dentro de tu vida diaria? 
	Figura 5. ¿Cuál consideras que es tu responsabilidad y participación con respecto a las temáticas relacionadas con el desarrollo sostenible en la actualidad?
	Capítulo 6

	Figura 1. Matriz de componentes principales de los valores culturales de los mexicanos (2018).
	Figura 2. Matriz de componentes principales de los valores culturales de los mexicanos (2012).
	Figura 3. Network Visualization (clouster only) Kamada Kawai, valores culturales de los mexicanos (2012).
	Figura 4. Network Visualization (frames) Kamada Kawai, valores culturales de los mexicanos (2012).
	Figura 5. Network Visualization (Kamada Kawai) Valores culturales de los mexicanos (2018).
	Figura 6. Density Visualization (Kamada Kawai) Valores culturales de los mexicanos (2018).
	Figura 7. Red de visualización del primer componente principal de los valores culturales de los mexicanos (2018).
	Figura 8. Red de visualización del segundo componente principal de los valores culturales de los mexicanos (2018)
	Capítulo 7
	Figura 1. Diseño del proyecto sobre Responsabilidad Social Universitaria
	desarrollado en la Benemérita Universidad Autónoma de Puebla (2007-2013)
	Figura 2. Diseño del proyecto sobre Responsabilidad Social Universitaria
	desarrollado en la Benemérita Universidad Autónoma de Puebla (2007-2013)
	Figura 3. Diseño del proyecto sobre Responsabilidad Social Universitaria desarrollado en la Benemérita Universidad Autónoma de Puebla (2007-2013) 
	Capítulo 8
	Figura 1. Etapas para la elaboración del proyecto de intervención (modelo ADDIE).
	Figura 2. Itinerario para los proyectos de aprendizaje y servicio solidario (AYSS)

