
Capítulo 11

Ontología del nekros y violencia feminicida: hacia una 
relectura forense del cuerpo muerto

Luz Mariel Flores Bautista

Resumen 

Este estudio retoma las líneas centrales de la filosofía 
forense pensada por Arturo Aguirre para articular 
una lectura ontológica del feminicidio que incorpora 
la noción de nekros y la problematización de la 
categoría mujer. La propuesta sostiene que la violencia 
feminicida excede cualquier marco interpretativo 
limitado al género o circunscrito a los parámetros de 
la vida orgánica. Desde esta perspectiva, el feminicidio 
se comprende como destrucción ontológica de un 
cuerpo feminizable cuyo cadáver permanece expuesto 
a formas continuadas de violencia. Esta formulación 
obliga a desplazar la mirada hacia la agencia del cuerpo 
muerto y hacia las estructuras de deshumanización 
que permiten su emplazamiento violento. Bajo este 
horizonte, una ontología relacional del nekros se 
vuelve indispensable para dimensionar la amplitud del 
daño y replantear el alcance de las categorías éticas 
contemporáneas.

Palabras clave: 
violencia feminicida;
Filosofía forense; 
cadáver;
ontología relacional;
derechos humanos.

Flores Bautista, L. M. (2025). Ontología del nekros y violencia feminicida: hacia una 
relectura forense del cuerpo muerto. En A. B. Benalcázar, (Coord). Humanidades y Ciencias 
Sociales frente a los Retos de Latinoamérica (Volumen II). (pp. 251-272). Religación Press. 
http://doi.org/10.46652/religacionpress.385.c705

 

 

http://doi.org/10.46652/religacionpress.385.c705


| 252 |

XI | ONTOLOGÍA DEL NEKROS Y VIOLENCIA FEMINICIDA: HACIA UNA RELECTURA FORENSE DEL 
CUERPO MUERTO

Introducción

El análisis de la violencia feminicida desde la filosofía forense1 
adquiere relevancia porque permite reconfigurar la dimensión onto-
lógica en la que se inscribe el daño y, al mismo tiempo, delinear el 
alcance de las categorías que estructuran la comprensión contempo-
ránea de la violencia. La pregunta que guía el texto —qué es el femi-
nicidio y cuáles son sus implicaciones— conduce a examinar, en una 
dirección paralela, qué se entiende por violencia, qué forma adopta 
y qué efectos produce en las esferas jurídica, ética y normativa. El 
planteamiento inicial establece que la violencia constituye una acción 
deliberada y racional, inscrita en marcos sociales que orientan la pra-
xis y que pueden impedirse. Al afectar el mundo común, su carácter 
relacional se vuelve decisivo para dimensionar la magnitud del daño 
y para situar la reflexión en un horizonte donde la destrucción del 
cuerpo feminizable transforma los modos de habitar y desestabiliza 
los vínculos que sostienen la experiencia compartida.

A partir de las contribuciones de Judith Butler, Arturo Aguirre, 
Moisés Romero y Adriana Cavarero, y mediante un diálogo interdisci-
plinario, se desarrolla una lectura crítica de la fórmula matar por ser 
mujer. Esta expresión, aunque extendida, demanda desplazamientos 
teóricos que permitan situarla en el ámbito de la producción social 
de cuerpos feminizables tratados como desecho. En esta dirección, 
se retoman las propuestas de Aguirre y Romero, cuyas formulaciones 
permiten sostener que el feminicidio no constituye la culminación de 
la violencia ejercida contra las mujeres, porque esta persiste sobre el 
cadáver de la víctima. La violencia feminicida se inscribe en prácti-

1	  La filosofía forense sitúa su análisis en el cadáver como entidad ontológica capaz de 
transformar las condiciones materiales y simbólicas de la vida común. Afirma que el nekros exige 
reconfigurar los modos de organización política y las formas de reconocimiento comunitario. Bajo 
esta premisa, el cadáver se convierte en punto de articulación entre verdad, legitimidad institu-
cional y responsabilidad colectiva. No solo testimonia la interrupción de una vida, también habilita 
la interrogación del orden social, del alcance de la justicia y de la posibilidad de reconstruir una 
comunidad que responda a la exigencia ética de nombrar, resguardar y reintegrar a quienes les fue 
negada la visibilidad pública (Aguirre & Monroy, 2025).



| 253 |

HUMANIDADES Y CIENCIAS SOCIALES FRENTE A LOS RETOS DE LATINOAMÉRICA (VOLUMEN II)

cas necrocidas —procesos de basurización y desecho— que amplían 
el horizonte del daño y revelan una negación ontológica dirigida al 
cuerpo feminizado.

Esta perspectiva permite afirmar que el feminicidio no consti-
tuye un punto final, sino que remite a una negación ontológica del 
ser que se despliega antes, durante y después del asesinato; alude a 
un proceso de deshumanización estructural basado en el daño. La 
agresión no se limita al acto homicida: atraviesa etapas sucesivas en 
las que operan tecnologías de crueldad, regímenes de impunidad y 
lógicas de producción de desecho. En esta dirección, reconsiderar la 
violencia feminicida implica reconocer que los derechos humanos re-
quieren una ontología relacional capaz de abarcar el cuerpo femini-
zado vivo y muerto, en tanto ambos participan de un mismo campo 
de agresión y de negación.

Asimismo, se vuelve necesario ampliar la noción de feminicidio 
más allá de la formulación matar a una mujer por el hecho de ser-
lo, en la medida en que esa definición mantiene intacta la categoría 
mujer que requiere ser cuestionada (Butler, 2022). El análisis que 
aquí se emprende muestra que el feminicidio no puede comprenderse 
sin atender la ontología del cadáver (Aguirre, 2025). De este modo la 
filosofía forense abre la posibilidad de un análisis conceptual que re-
vela dimensiones del daño que el marco jurídico y algunos enfoques 
feministas normativos2 no logran advertir. Motivo por el cual el texto 
explora la posibilidad de concebir la violencia feminicida desde la re-
lacionalidad entre vivos y muertos y, en particular, desde la agencia 
del nekros, que reconfigura la forma en que entendemos el alcance 
del daño y su persistencia más allá de la vida.

2	  Buena parte de los estudios de género permanece inscrita en un paradigma feminista 
clásico centrado en la matriz binaria sexo/género que históricamente ha estructurado la reflexión 
sobre la violencia contra las mujeres. Aunque decisivo en su momento, este enfoque resulta li-
mitado para pensar la violencia feminicida desde una ontología relacional del nekros, en la que el 
cuerpo feminizable y su agencia post mortem desestabilizan los límites del binarismo.



| 254 |

XI | ONTOLOGÍA DEL NEKROS Y VIOLENCIA FEMINICIDA: HACIA UNA RELECTURA FORENSE DEL 
CUERPO MUERTO

Daño y configuración espacio compartido

Hablar de violencia feminicida implica asumir presupuestos so-
bre la forma en que se ha entendido la muerte violenta de una mujer. 
Por un lado, se sostienen dos premisas evidentes: que el feminicidio 
constituye una expresión de la violencia y que esta violencia se dirige 
de manera exclusiva contra una mujer, lo cual corresponde a la tipi-
ficación jurídica en México. Un análisis más detenido de estas ideas 
permite abrir dos interrogantes decisivas: qué se entiende por violen-
cia y qué tipo de violencia se manifiesta en el feminicidio.

Respecto a la primera interrogante, se advierte que la violen-
cia constituye un fenómeno complejo cuya interpretación enfrenta 
diversos retos debido a su carácter dinámico y situacional. Desde el 
enfoque de la filosofía forense, la violencia se concibe como una ac-
ción humana que produce daño indeseado a otro ser y que, en prin-
cipio, podría ser impedida por quien actúa, por otros agentes o por 
instancias capaces de anticipar o interrumpir su ejecución median-
te medidas institucionales. La necesidad de precisar este concepto 
radica en que la violencia presupone un agente que delibera, actúa 
desde la elección y se inscribe en un mundo inevitablemente social 
que orienta y condiciona el sentido mismo de su actuar. A su vez, la 
acción violenta afecta (Sofsky, 2006) y transforma al agente que la 
ejerce3, al mismo tiempo que modifica el espacio compartido en el 
que irrumpe4.

3	  La violencia también altera a quien la ejerce. Siguiendo a Sofsky (2006), “La violencia 
afecta al hombre en lo más íntimo sometiéndolo así en su totalidad. […] traspasa a la persona en-
tera, desencadena en ella fuerzas internas que la derriban. Desaparecen las fronteras interiores 
que delimitan las sensaciones del cuerpo y las fuerzas del alma. La violencia libera al que ejerce y 
destroza a la víctima” (p. 69). A partir de ello puede sostenerse que la diminución del ser no ocurre 
únicamente en la víctima; las transformaciones del agente aparecen inscritas tanto en los pro-
cesos de adiestramiento —como en la pedagogía de la crueldad— como en la ejecución del acto. 
La violencia invade el interior humano, reduce la forma de ser y trastoca radicalmente el modo de 
habitar el mundo.

4	  En esta misma dirección, Aristóteles concibe la acción humana como praxis, caracte-
rizada por su origen deliberado. Quien actúa elige, y dicha elección produce efectos en el mundo. 
La introducción a la Ética Nicomáquea y a la Ética Eudemia lo expresa así: “la praxis es fundamen-



| 255 |

HUMANIDADES Y CIENCIAS SOCIALES FRENTE A LOS RETOS DE LATINOAMÉRICA (VOLUMEN II)

En la reflexión sobre la acción, el pensamiento contemporáneo 
ha enfatizado su dimensión política y ética, especialmente su vínculo 
con lo común de lo social, aspecto desarrollado por filósofas como 
Hannah Arendt y Judith Butler. Arendt sostiene que actuar revela la 
singularidad del sujeto, pues su intervención no se reduce a produ-
cir efectos materiales, sino que inaugura configuraciones de mundo y 
abre posibilidades para otros. En sus palabras, 

el hecho de que el hombre sea capaz de acción significa que 
cabe esperarse 	 de él lo inesperado […] esto es posible debi-
do sólo a que cada hombre es único, de tal manera que con 
cada nacimiento algo singularmente nuevo entra en el mun-
do. (Arendt, 2009, p. 202)

Esta singularidad se manifiesta en la trama relacional, en el teji-
do común,5 donde gestos y palabras transforman el mundo compar-
tido.

Por otra vía, Butler subraya que toda acción se inscribe en mar-
cos sociales, culturales y normativos que delimitan lo que puede apa-
recer como posible (Butler, 2022). Tales marcos anteceden al sujeto 
y condicionan su formación (Butler, 2009). De ahí que la acción no 
deba concebirse únicamente como un acto estrictamente individual; 
se revela como un fenómeno relacional cuya inteligibilidad depende 
del entramado normativo que antecede a quien actúa. Butler lo pre-
cisa así: “si un sujeto deviene sujeto al entrar en la normatividad del 
lenguaje, entonces estas reglas preceden y determinan la formación 
misma del sujeto de forma significativa” (Butler, 2004, p. 222). Este 
señalamiento muestra que el sujeto no solo interviene en el ámbito 

talmente conducta, o sea modificación de la individualidad en el contexto de la comunidad” (p. 55).

5	  Esta noción, denominada también tejido social, remite a que la existencia humana ocu-
rre siempre en un entramado de normas, expectativas, prácticas, cuerpos y memorias que ante-
ceden a cualquier sujeto. Este entramado no opera como estructura externa; constituye el medio 
mismo que hace legible, interpretable y actuante una vida.



| 256 |

XI | ONTOLOGÍA DEL NEKROS Y VIOLENCIA FEMINICIDA: HACIA UNA RELECTURA FORENSE DEL 
CUERPO MUERTO

social, sino que también es configurado por esa normatividad, la cual 
delimita su capacidad de orientación, decisión, su apertura al mundo 
y su posibilidad de ser.

A partir de estas consideraciones, puede afirmarse que la acción 
surge de un agente capaz de deliberar, cuya intervención se encuentra 
enmarcada por estructuras sociales y normas que orientan su hacer 
y, al mismo tiempo, contribuyen a su conformación (Butler, 2002). 
Tales estructuras configuran su modo de comprender el mundo, la 
capacidad de intervenir en él, su agencia y la forma en que transfor-
ma la realidad. La acción, por lo tanto, se despliega como praxis re-
lacional en la que convergen elección, normatividad y mundo común, 
y en la que el daño —cuando acontece— se inscribe en una red social 
que lo hace legible, posible y persistente.

Violencia en el ámbito de lo común

Puede sostenerse que la violencia constituye una acción cuyos 
efectos inciden de manera directa en la comunidad, pues sus alcan-
ces no se limitan al daño infligido a una persona —daño plenamente 
relevante—, sino que alteran el ámbito de lo común y modifican la 
consistencia del espacio compartido. Esta afectación evidencia que la 
violencia nunca permanece circunscrita a un sujeto aislado; transfor-
ma las relaciones, los modos de percepción y las formas de conviven-
cia, trastocando así la configuración misma de lo común.

A partir de lo anterior, se advierte que la violencia no puede iden-
tificarse con la fuerza presente en la naturaleza. Fenómenos como 
terremotos, huracanes o la depredación animal —como cuando una 
leona caza— suelen confundirse con violencia si se permanece úni-
camente en la dimensión etimológica del término. No obstante, estos 
fenómenos responden a procesos involuntarios o a necesidades bioló-
gicas que no se inscriben en marcos racionales ni deliberativos; ade-
más, los animales no orientan su conducta desde parámetros éticos 



| 257 |

HUMANIDADES Y CIENCIAS SOCIALES FRENTE A LOS RETOS DE LATINOAMÉRICA (VOLUMEN II)

o morales6. Precisar este punto resulta importante porque permite 
enfatizar que la violencia pertenece al ámbito estrictamente humano 
y se sitúa en su mundo racional, donde se elige intervenir y donde la 
acción puede ser impedida.

En relación con la voluntariedad y la intención del daño, la dis-
ciplina jurídica en México considera estos elementos como criterios 
fundamentales para distinguir entre actos u omisiones que configu-
ran delitos dolosos o culposos7. Existen situaciones donde la muerte 
se produce por un accidente —por ejemplo, un choque automovilís-
tico— y podría pensarse que no existía propósito de matar.8 La di-
ferencia entre homicidio doloso y culposo se refleja en la sentencia; 
sin embargo, esta distinción no suprime el hecho de que el acto cul-
poso también se inscribe en un marco racional, pues se origina en 
elecciones que pudieron haberse evitado. En estos casos, el agente no 
pretende causar la muerte, aunque su descuido o imprudencia contri-
buyen de manera directa al resultado.

Con todo ello se vuelve claro que la violencia pertenece al ámbito 
humano, no al natural. Su configuración emerge en la esfera social, 
cultural e histórica, donde se producen acciones que buscan dañar y 
que modifican el mundo compartido. En esta dirección, la violencia 
no forma parte de las funciones biológicas de la vida; más bien co-
rresponde a la esfera de las acciones humanas que transforman de 
manera radical el horizonte común e introducen quiebres que afectan 
la inteligibilidad misma de la comunidad.

6	  La etimología de “violencia” proviene de vis —fuerza, vigor, potencia— y de ferus —llevar 
o transportar—, por lo que “violencia significa trasladar o aplicar la fuerza a algo o a alguien” (Gon-
zález Calleja, 2002, p. 13). Esta definición, centrada en la fuerza, resulta insuficiente para com-
prender el fenómeno, ya que la fuerza aparece en animales, fenómenos naturales y seres humanos 
y puede ejercer fines no violentos. Por ello, la violencia no se reduce a la fuerza, sino que se define 
por la racionalidad, la elección y la intención inscritas en el mundo humano.

7	  Véase el Código Penal Federal de México, artículos 8 y 9, disponible en: https://www.
diputados.gob.mx/LeyesBiblio/pdf/CPF.pdf  (consulta: 7 de octubre de 2025).

8	  Puede considerarse el caso de un accidente automovilístico que produce la muerte 
de una familia. Se clasifica como accidente porque la finalidad no era matar, aunque el resultado 
derive de decisiones como conducir en estado de ebriedad, exceso de velocidad o desatención de 
señalamientos viales. Estas acciones implican responsabilidad sin constituir violencia, aunque 
compartan ciertos rasgos del fenómeno.



| 258 |

XI | ONTOLOGÍA DEL NEKROS Y VIOLENCIA FEMINICIDA: HACIA UNA RELECTURA FORENSE DEL 
CUERPO MUERTO

La pregunta por el tipo de afectación que produce la violencia 
exige descartar toda tentativa de engrandecerla o de atribuirle un 
papel transformador orientado al progreso. Con frecuencia —y de 
manera equívoca— se le adjudican efectos que, en apariencia, condu-
cen a cambios deseables o a la defensa de intereses individuales; sin 
embargo, tales interpretaciones carecen de sustento o se apoyan en 
concepciones que confunden el poder con la violencia9, como ya ad-
vertía Hannah Arendt (2005). Lejos de generar vínculos, la violencia 
fractura la relación que hace posible la vida en común y altera una 
de las experiencias más elementales del mundo compartido: el re-
conocimiento de la dignidad humana de quienes habitan ese mismo 
espacio.

Cuando se ejerce violencia sobre otra persona, desde una lógica 
de dominación, emerge una relación asimétrica sostenida en la apa-
riencia de poder. En palabras de Rossana Reguillo, “la imposición o 
auto imposición implica un régimen de jerarquía en el que hay un 
poder que se despliega para afirmar una autoridad, […] la intenciona-
lidad apunta a la conciencia del yo ejecutor de la violencia” (Reguillo, 
2012, p. 36). Este planteamiento permite advertir que el acto violento 
se articula sobre una estructura jerárquica en la que el perpetrador 
se concibe a sí mismo como alguien situado por encima de la persona 
agredida. Tal posición posibilita reducirla, negarla o degradarla a la 
condición de objeto, anulando el reconocimiento que hace viable la 
convivencia humana.

El feminicidio y su desbordamiento

Como se advierte, la violencia opera en múltiples dimensiones 

9	  Para Hannah Arendt el poder no es propiedad individual ni fuerza acumulable. El poder 
reside en el entre que surge cuando las personas actúan conjuntamente en el espacio público: “El 
Poder corresponde a la capacidad humana, no simplemente para actuar, sino para actuar concer-
tadamente. El poder nunca es propiedad de un individuo; pertenece a un grupo y sigue existiendo 
mientras que el grupo se mantenga unido […] En el momento en que el grupo desaparece, ‘su 
poder’ también desaparece” (Arendt, 2005, pp. 60–61).



| 259 |

HUMANIDADES Y CIENCIAS SOCIALES FRENTE A LOS RETOS DE LATINOAMÉRICA (VOLUMEN II)

y excede el daño físico. Para esta reflexión resulta pertinente distin-
guir tres planos: la violencia estructural; la violencia material —como 
agresión directa contra el cuerpo—; y una tercera dimensión que in-
cide en la existencia en su nivel ontológico. Bajo el paradigma del 
feminicidio entendido como negación ontológica, este daño puede 
concebirse como una negación del ser, alterando la inscripción de la 
vida y de la muerte en el mundo común.

Una vez establecido este marco, resulta posible examinar las 
configuraciones que adopta la violencia feminicida. En el ámbito in-
ternacional, Jill Radford y Diana Russell (2001), emplearon el tér-
mino femicide para designar el asesinato de mujeres por parte de 
hombres en razón de ser mujeres, subrayando que no toda muerte de 
una mujer puede clasificarse en esos términos10. En México, Marcela 
Lagarde retoma esta formulación y desarrolla el concepto feminicidio 
no como simple traducción, sino como una categoría que expresa la 
culminación de un continuo de violencias ejercidas contra mujeres y 
niñas. Para Lagarde (2005), los feminicidios “se cometen en socieda-
des o en círculos sociales cuyas características patriarcales y la vio-
lación de los derechos humanos se concentran y agudizan de manera 
crítica”. Desde esta perspectiva, el fenómeno se intensifica por la to-
lerancia estatal, que favorece su reiteración.

Desde las aproximaciones jurídicas y de derechos humanos, el 
feminicidio o femicidio suele definirse como el asesinato de una mu-
jer por razón de género o como el punto culminante de la violencia 
ejercida contra las mujeres11. En México, la categoría de violencia 

10	  Desde este enfoque, no constituyen femicide las muertes accidentales de mujeres 
causadas por hombres ni los asesinatos donde el género resulta irrelevante —por ejemplo, un 
robo— (Russell, 2001). El criterio determinante radica en que la muerte ocurra por razón de género 
y que el perpetrador sea un varón.

11	  ONU Mujeres define el feminicidio como un “tipo de asesinato intencional con motiva-
ción por razones de género”. A diferencia del homicidio, la motivación puede no explicitarse, pero 
se vincula con la condición genérica de la víctima (ONU Mujeres, 2024). En México, el Código Penal 
Federal (2025, art. 325) establece que comete feminicidio quien prive de la vida a una mujer por 
una razón de género y enumera circunstancias como violencia sexual, mutilaciones degradantes, 
antecedentes de agresiones, parentesco, amenazas, incomunicación, exposición del cuerpo en 



| 260 |

XI | ONTOLOGÍA DEL NEKROS Y VIOLENCIA FEMINICIDA: HACIA UNA RELECTURA FORENSE DEL 
CUERPO MUERTO

feminicida se incorpora en la Ley General de Acceso de las Muje-
res a una Vida Libre de Violencia,12 donde se caracteriza como una 
forma extrema de violencia de género, entendida como la expresión 
más grave y letal dirigida contra mujeres, adolescentes y niñas. Esta 
formulación subraya que dicha violencia emerge de la violación con-
tinuada de los derechos humanos y del ejercicio abusivo del poder, e 
incluye conductas de odio y dinámicas de impunidad social y estatal 
que desembocan en muertes violentas —en ocasiones evitables—, así 
como en afectaciones severas a la integridad, la libertad, la seguridad 
personal y el desarrollo de quienes la padecen.

Si se entrelazan las dimensiones teóricas, políticas y normativas, 
se advierte que el feminicidio suele describirse como la muerte vio-
lenta de una mujer por razones de género, ocurrida en contextos de 
desigualdad e impunidad y entendida como la expresión extrema de 
un continuo de agresiones que vulneran sus derechos humanos. Al 
mismo tiempo, se sostiene que el Estado interviene en su reiteración 
mediante omisiones que se manifiestan en la falta de prevención, 
investigación y sanción adecuadas. Esta definición resulta útil para 
nombrar el fenómeno; aun así, es necesario examinar los alcances y 
límites de las categorías empleadas, pues su formulación inicial in-
corpora supuestos conceptuales que condicionan y restringen el re-
conocimiento de la violencia feminicida.

La primera premisa sostiene que la violencia feminicida se defi-
ne por dirigirse contra una mujer dentro de un régimen de subordi-
nación de género. Es pertinente indicar que dicha violencia emerge 
en estructuras de desigualdad que producen sujetos feminizados en 
condiciones de precarización; sin embargo, esta formulación —vio-
lencia contra una mujer por razón de género— delimita el fenómeno 

espacio público o explotación forzada.

12	  La Ley General de Acceso de las Mujeres a una Vida Libre de Violencia (2025, art. 21) 
define la violencia feminicida como forma extrema de violencia de género ejercida contra muje-
res, adolescentes y niñas, derivada de violaciones de derechos y del ejercicio abusivo del poder, 
expresada en conductas que ponen en riesgo la vida o culminan en muertes violentas, así como en 
afectaciones graves a integridad, libertad personal, seguridad y desarrollo.



| 261 |

HUMANIDADES Y CIENCIAS SOCIALES FRENTE A LOS RETOS DE LATINOAMÉRICA (VOLUMEN II)

únicamente por la condición de ser mujer y estrecha la comprensión 
del daño. Tal planteamiento descansa en una concepción extendida 
según la cual la identidad mujer está marcada por una posición su-
bordinada respecto del hombre. Desde esta perspectiva, la violencia 
se interpreta como reacción ante esa subordinación. No obstante, lo 
que se observa en numerosos casos es un proceso más radical: la ca-
tegoría mujer se constituye mediante dinámicas de desubjetivación 
extrema y deshumanización estructural en las que la víctima es tra-
tada como objeto prescindible, residuo o desecho. La evidencia do-
cumentada en el país muestra que esta cosificación opera como una 
negación ontológica.

En consecuencia, la violencia feminicida no puede explicarse de 
manera adecuada si se sostiene que ocurre únicamente por razón de 
género, pues su producción se vincula con la configuración del sujeto 
mujer dentro de marcos que la reducen a objeto. Asumir tal identidad 
en esa estructura —descrita por diversas teorías como patriarcal— 
implica que el ser ya se encuentra atravesado por procesos previos 
de deshumanización, es decir, por una cosificación estructural. Prác-
ticas necrocidas como la basurización, la exposición degradante del 
cadáver o su tratamiento cruel muestran que la violencia excede el 
plano de la subordinación genérica   y se inscribe en una ontología del 
cadáver —nekros— en la que la muerte violenta destruye el mundo 
del otro. De ahí que, mientras la reflexión feminista reproduzca un 
sujeto mujer fijo al que se le asigna una identidad de subordinación y 
desigualdad genérica, su reducción ontológica permanecerá operan-
te. Esto evidencia una problemática de raíz.

Como ha planteado Butler (2022), la categoría mujer presupone 
una identidad estable, fija y universal cuyos efectos resultan proble-
máticos. La dificultad emerge cuando esta identidad se esencializa, 
pues tal operación anula la multiplicidad de formas de existencia y la 
convierte en un concepto rígido que, simultáneamente, niega el ser. 
De ahí la necesidad de reconocer que tanto la identidad como el con-
cepto y la categoría mujer presentan variaciones históricas; se produ-



| 262 |

XI | ONTOLOGÍA DEL NEKROS Y VIOLENCIA FEMINICIDA: HACIA UNA RELECTURA FORENSE DEL 
CUERPO MUERTO

cen dentro de marcos normativos y dependen de estructuras sociales 
de inteligibilidad, como han señalado Butler, Scott y Laqueur. La con-
vergencia de estas consideraciones muestra que la violencia feminici-
da no se activa por el hecho de ser mujer, sino que se intensifica por 
la condición de legibilidad del cuerpo feminizado como desechable . 
Esta legibilidad es la que hace posible el feminicidio.

La segunda premisa sostiene que el feminicidio constituye el 
punto culminante del continuo de violencia contra las mujeres. Esta 
afirmación reconoce un marco de subordinación que posibilita la 
aparición de la violencia, aunque no da cuenta de la intensificación 
del daño. En realidad, la violencia feminicida excede dicho continuo y 
no puede comprenderse como una mera acumulación progresiva. Su 
especificidad radica en que la identidad producida como mujer abre 
la posibilidad de vulneraciones reiteradas a sus derechos y habilitas 
prácticas que desbordan la violencia de género en su formulación 
tradicional . Entre estas prácticas se encuentran actos de crueldad 
extrema, tecnologías disciplinarias y modalidades de necropoder 
(Aguirre, 2016), dirigidas a cuerpos feminizados.

A ello se suma que el feminicidio no constituye el cierre de la vio-
lencia, dado que esta se prolonga hacia el cadáver —como han seña-
lado Aguirre (2025) y Romero (2023)— y continúa operando sobre él. 
Con ello se confirma que el daño se manifiesta en vida y en muerte, lo 
que muestra que su alcance excede cualquier interpretación centrada 
únicamente en el asesinato.

La tercera premisa plantea que, al tratarse de un continuo, esta 
violencia no constituye un fenómeno aislado, sino que expresa un or-
den social, político y cultural. Si bien existe una estructura que po-
sibilita la negación del ser, la lectura tradicional del género la redu-
ce a la lógica patriarcal y a la distribución desigual del poder entre 
hombres y mujeres, lo cual oscurece un entramado necropolítico más 
amplio. En este entramado convergen género, territorio, impunidad 
y formas de irreconocimiento que exceden el marco binario clásico .



| 263 |

HUMANIDADES Y CIENCIAS SOCIALES FRENTE A LOS RETOS DE LATINOAMÉRICA (VOLUMEN II)

Desde el desplazamiento conceptual aquí propuesto, se advierte 
que la violencia feminicida no se define únicamente por la condición 
de ser mujer en un régimen de subordinación, sino por la producción 
de cuerpos e identidades feminizables como desecho mediante tecno-
logías de deshumanización y negación ontológica . Este proceso po-
sibilita que el cuerpo feminizado opere como blanco de una agresión 
que se prolonga más allá de la muerte.

Aunado a lo anterior, se sostiene que el feminicidio constituye 
una violación grave de los derechos humanos, en tanto anula el de-
recho a la vida, a la integridad, a la igualdad y a vivir sin violencia. 
Desde la perspectiva normativa, los derechos humanos operan como 
marcos jurídicos y morales reconocidos por los Estados;13 sin embar-
go, su alcance filosófico remite a la dignidad humana y a la obliga-
ción ética de responder al otro en la totalidad de su existencia. Esta 
orientación desplaza la reflexión hacia un plano ontológico, ético y 
político-social del ser en común.

Del feminicidio hacia la filosofía forense

Pensar filosóficamente el feminicidio exige atender cada una de 
sus dimensiones e introducir un desplazamiento conceptual hacia la 
filosofía forense, donde el análisis se sitúa en el cadáver de la vícti-
ma. A partir de las aportaciones de Arturo Aguirre puede sostenerse 
que, desde una ontología relacional, el reconocimiento de lo humano 
surge allí donde un cuerpo vivo o cadavérico puede ser concebido 
como (f)actor y sostenido dentro de un mundo compartido. En sus 
palabras, “el concepto dinámico de (f)actor destaca el potencial del 

13	  La Declaración Universal de Derechos Humanos de 1948 estableció que toda persona 
posee derechos por el solo hecho de ser humana. Desde perspectivas contemporáneas, autoras y 
autores como Kathryn Sikkink y Samuel Moyn señalan que los derechos humanos no deben enten-
derse como sistema cerrado, más bien se encuentran en continua resignificación ante contextos 
marcados por formas reiteradas de violencia. Véase: Sikkink, K. (2017). Evidence for Hope: Making 
Human Rights Work in the 21st Century. Princeton University Press; Moyn, S. (2018). Not Enough: 
Human Rights in an Unequal World. Harvard University Press.



| 264 |

XI | ONTOLOGÍA DEL NEKROS Y VIOLENCIA FEMINICIDA: HACIA UNA RELECTURA FORENSE DEL 
CUERPO MUERTO

cadáver como un registro multidimensional que transita y transfor-
ma tanto temporalidades como espacialidades […] modos en que lo 
perecedero y lo persistente se entrelazan en su existencia” (2025, p. 
10). En este sentido, el reconocimiento depende de la posibilidad de 
aparecer ante otros como un cuerpo relacional que constituye un 
centro epistemológico y ontológico.

La figura cadavérica de las víctimas de feminicidio suspende los 
modos en que se ha concebido la vida, el cuidado, la protección y el 
duelo (Aguirre, 2025), porque expone de manera directa la fractura 
ontológica y ética que antecedió a la muerte: una muerte produci-
da por violencia. La aparición del cadáver revela que los marcos de 
resguardo, seguridad y reconocimiento habían sido disueltos antes 
del acto homicida; por ello se sostiene que el cadáver feminicida no 
clausura el proceso, sino que evidencia su origen y obliga a pensar la 
violencia más allá de un evento final. El cadáver muestra un orden 
donde el cuidado deja de operar como principio y donde el duelo se 
vuelve imposible, no solo porque la vida perdida había sido degrada-
da antes de su interrupción, sino porque prácticas necrocidas como 
la basurización niegan la posibilidad misma del duelo y prolongan la 
violencia después de la muerte.

Este desplazamiento tensa los límites del marco jurídico tradi-
cional,14 porque los derechos —atribuibles a personas vivas— entran 
en fricción con la exigencia ontológica de reconocer la presencia del 
cuerpo muerto y la continuidad del daño que recae sobre él (Romero, 
2023). Desde un horizonte filosófico, los derechos humanos requie-
ren orientarse hacia la exigencia ética de responder ante la vulne-
rabilidad y la dignidad humana, tanto en vida como en muerte. En 
consecuencia, la vulnerabilidad debe concebirse como la exposición 
constitutiva del cuerpo en cuanto condición del ser, y no como un 

14	  En el sistema mexicano no se definen explícitamente derechos post mortem. Algunos 
alcances se protegen vía derechos familiares o propiedad intelectual, pero una vez que la persona 
fallece pierde su estatus jurídico pleno. En consecuencia, el cadáver se trata como resto o eviden-
cia, aun cuando se plantee su reconocimiento ontológico.



| 265 |

HUMANIDADES Y CIENCIAS SOCIALES FRENTE A LOS RETOS DE LATINOAMÉRICA (VOLUMEN II)

estado pasajero o una circunstancia superable; más bien, remite a la 
“vulnerabilidad original respecto del otro —una vulnerabilidad que 
no se puede ignorar sin dejar de ser humano” (Butler, 2009, p. 16). 
Esta vulnerabilidad de la cual somos responsables adquiere visibi-
lidad a través de la posibilidad del daño y de la herida, que, en tér-
minos de Cavarero, se manifiesta mediante su ultraje; aun así, dicha 
manifestación no agota las formas en que puede ser reconocida15.

En el feminicidio, entendido como acto violento, suele asumirse 
que la muerte corresponde únicamente a la interrupción de la vida 
biológica de una mujer. Sin embargo, como expone Romero (2023), 
siguiendo aportes de Francisco Ferrándiz y Bernard N. Schumacher, 
la muerte no se reduce al cese orgánico, porque constituye también 
un “acontecimiento de privación de la existencia en una dimensión 
de la memoria y justicia social”. Esto resulta posible debido a que los 
cuerpos muertos continúan existiendo en el mundo común y lo inter-
pelan, lo cual revela que el daño dirigido a la víctima no concluye con 
la muerte. Incluso en estado cadavérico, el cuerpo puede reaparecer 
como blanco de agresiones mediante prácticas necrocidas como la 
basurización (Aguirre, 2024).

Aunado a lo anterior, puede sostenerse que en el acto feminicida 
emerge una forma de deshumanización que opera como negación on-
tológica. Dicha negación se articula a través de estructuras y marcos 
de reconocimiento que reducen la vida —en este caso, la de la mujer 
asesinada— a una condición precaria (Butler, 2006b) y prescindible, 
tanto en vida como en muerte; una vez asesinada, el cuerpo cada-
vérico es tratado como objeto, residuo o desecho. Esta reducción lo 
desplaza hacia el plano de lo inanimado, anulando su condición de 
existente (Aguirre, 2025).

15	  Sobre vulnerabilidad y ontología relacional del cuidado, especialmente la noción de ca-
ricia.



| 266 |

XI | ONTOLOGÍA DEL NEKROS Y VIOLENCIA FEMINICIDA: HACIA UNA RELECTURA FORENSE DEL 
CUERPO MUERTO

En esta época de cadáveres16 (Aguirre, 2025), a pesar de los inten-
tos por anular la agencia del cuerpo muerto, el cadáver de las víctimas 
de feminicidio resiste tal nulificación. Su presencia cadavérica, pro-
ducida por violencia, continúa siendo existente en el mundo y genera 
efectos reales. Ello exige una ontología distinta, capaz de pensar el 
cadáver como nekros, en cuanto entidad que actúa, afecta, incide en 
el entorno, articula duelo, justicia y memoria, e interpela estructuras 
de poder; de ahí que “el nekros es un cohabitante de un mundo que 
persiste en su concreción y duración, con lo cual suspende la noción 
de un final absoluto y se inserta como participante dentro de una red 
de relaciones y transformaciones” (Aguirre, 2025, p. 10). 

Este carácter convierte al nekros en punto de partida para re-
pensar la dignidad, el sufrimiento y la responsabilidad ética me-
diante una ontología relacional donde convergen lo vivo y lo muerto 
sin dicotomías, sin requerir un sujeto fijo o inmutable (Schumacher, 
2018).

En consecuencia, el feminicidio no se reduce al acto homicida ni 
se delimita por la subordinación de género. La violencia feminicida 
no puede pensarse sin atender la ontología del cadáver, cuya existen-
cia se resiste a la negación producida en vida y prolongada después 
de la muerte. De ahí que esta violencia se desborde, porque el cuerpo 
muerto no es un objeto, sino un agente ontológico, político, ecológico 
y simbólico (Aguirre, 2025). Este reconocimiento devuelve el proble-
ma al nivel del ser dentro de una ontología relacional que incorpora 
cuerpos vivos y muertos y que abre posibilidades para transformar la 
trama común.

16	  Aguirre sostiene que la época actual se caracteriza por una extensa estela de cadá-
veres ultrajados, cuya presencia configura sucesos, relatos y experiencias colectivas. Los cadá-
veres no son excepción: constituyen la trama del tiempo contemporáneo (Aguirre, 2023, p. 176). 
Esto configura espacios donde se inflige sufrimiento humano por acción de otros (necrotopías), y 
donde la muerte deviene principio estructurador.



| 267 |

HUMANIDADES Y CIENCIAS SOCIALES FRENTE A LOS RETOS DE LATINOAMÉRICA (VOLUMEN II)

Consideraciones finales: la persistencia del nekros

Comprender la violencia feminicida exige desplazar las explica-
ciones tradicionales que la reducen a la subordinación de género, a 
esquemas causales lineales o a interpretaciones ancladas en la tipi-
ficación penal. La reflexión filosófica muestra que, en tanto violen-
cia, no corresponde a un impulso irracional ni a un instinto natural 
(Arendt, 2005); se trata de una acción deliberada que emerge en mar-
cos normativos que configuran a los sujetos (Butler, 2006a) y que in-
ciden en la trama del mundo compartido. Su efecto radical no se limi-
ta al daño directo infligido a la víctima, sino que irrumpe y trastoca 
la coexistencia humana al alterar las condiciones que hacen posible 
el habitar en común.

Desde la filosofía forense es posible advertir que el feminicidio 
no se agota en el acto homicida ni en su dimensión jurídica. Lo que 
se despliega es un proceso de deshumanización estructural que pro-
duce cuerpos feminizados como desechables, negando su existencia 
en vida y prolongando ese daño sobre el cadáver. Este desplazamien-
to conceptual revela que la violencia feminicida no concluye con la 
muerte biológica; por el contrario, se extiende en la figura cadavérica, 
donde prácticas necropolíticas, de basurización17 y necrocidio18 inten-
sifican la negación ontológica del ser (Aguirre, 2024).

17	  Se entiende por basurización el proceso mediante el cual una vida es reducida ontoló-
gicamente hasta quedar situada como entidad desechable o intercambiable. No describe solo un 
mecanismo social o simbólico: altera el estatuto de la persona y la transforma en cuerpo dispo-
nible antes de la agresión material. En feminicidio, la basurización antecede al daño extremo y lo 
vuelve posible al situar a la víctima en un lugar donde su destrucción no interrumpe el orden social 
ni convoca respuesta ética.

18	  Siguiendo las aportaciones de Aguirre y Romero, el necrocidio se define como la acción 
deliberada —directa o estructural— mediante la cual se producen, gestionan o disponen cadáve-
res de manera clandestina, degradante o deshumanizadora, prolongando el daño más allá de la 
muerte biológica. Incluye prácticas como ocultamiento en fosas clandestinas, desaparición de 
restos, manipulación violenta del cadáver y negación de procesos de restitución o identificación, 
así como imposibilidad de duelo. El necrocidio constituye una forma extrema de violencia con-
temporánea que convierte a los muertos en objetos de gestión y control, fracturando el orden 
ético, jurídico y comunitario que debería resguardar su integridad (Aguirre, 2024, pp. 25–33).



| 268 |

XI | ONTOLOGÍA DEL NEKROS Y VIOLENCIA FEMINICIDA: HACIA UNA RELECTURA FORENSE DEL 
CUERPO MUERTO

Sostener que en el acto feminicida se evidencia la negación on-
tológica del ser implica reconocer que la violencia no concluye con la 
interrupción de la vida, sino que anula simultáneamente la existencia 
de la persona en el mundo común (Aguirre, 2025), al situarla como 
alguien que no merece reconocimiento (Butler, 2006b) y cuya vida se 
considera prescindible. Esta negación opera en tres momentos: antes, 
cuando un cuerpo feminizado es producido como entidad cosificada 
y, por tanto, desechable; durante, cuando el acto violento interrum-
pe la vida; y después de la muerte, cuando el cadáver es sometido a 
prácticas que reproducen la agresión y consolidan su expulsión onto-
lógica del espacio compartido.

Bajo esta perspectiva, el cadáver emerge como un (f)actor onto-
lógico y político, pues su presencia en el mundo —aunque la vida bio-
lógica haya sido interrumpida— afecta, interpela, exige y responde. 
Esta condición revela una ontología relacional en la que lo vivo y lo 
muerto participan de la misma trama del ser y, al hacerlo, desesta-
bilizan los parámetros desde los cuales se ha pensado la dignidad, la 
responsabilidad y la justicia. Desde esta mirada, resulta imprescin-
dible reconsiderar los derechos humanos más allá de la vida orgánica 
y de identidades fijas, porque su horizonte se transforma cuando se 
reconoce la agencia del cuerpo muerto feminizado y la continuidad 
del daño después de la muerte.

Tal reconocimiento abre interrogantes que desbordan la teoría 
jurídica y conducen hacia la ontología, de modo que se vuelve nece-
sario preguntar cómo reformular los marcos normativos desde una 
ontología que incorpore la agencia del cadáver y, en continuidad con 
ello, qué transformaciones éticas y políticas permitirían reconfigurar 
las condiciones de legibilidad, cuidado y reconocimiento de los cuer-
pos feminizados. La reflexión muestra que la violencia feminicida no 
puede comprenderse desde los esquemas tradicionales del feminis-
mo binario, pues estos conservan categorías rígidas (Butler, 2022) 
que impiden advertir la producción de cuerpos feminizados como 
desecho   —en tanto negación del ser—, así como la continuidad de 



| 269 |

HUMANIDADES Y CIENCIAS SOCIALES FRENTE A LOS RETOS DE LATINOAMÉRICA (VOLUMEN II)

la violencia más allá de la muerte, que suele asumirse erróneamente 
como su punto final.

A la luz de lo anterior, se sostiene que el feminicidio constitu-
ye una negación ontológica que produce cuerpos feminizados como 
desechables y cuyo daño se prolonga en la figura cadavérica, la cual 
actúa como agente que afecta, transforma y reconfigura el mundo 
común. Este planteamiento muestra que la violencia feminicida des-
borda cualquier comprensión limitada al asesinato de mujeres por 
razón de género, pues opera en la vida, en la muerte y en la articu-
lación de ambas dentro de una ontología relacional. En este sentido, 
“tenemos que apoyarnos en una nueva ontología corporal que im-
plique repensar la precariedad, la vulnerabilidad, la dañabilidad, la 
interdependencia, la exposición, la persistencia corporal, el deseo, el 
trabajo y las reivindicaciones respecto al lenguaje y a la pertenencia 
social” (Butler, 2010, p. 15).

Con ello se revela que las agresiones dirigidas al cuerpo vivo y 
las prácticas ejercidas sobre el cadáver comparten un mismo hori-
zonte, fracturan el espacio común y alteran la posibilidad misma de 
cohabitar el mundo. Desde esta posición, el feminicidio se configura 
como un fenómeno que transforma radicalmente la constitución del 
mundo colectivo, pues muestra que el daño ontológico y la negación 
del otro —vivo o muerto— pertenecen al mismo plano de existencia y 
se inscriben en una misma lógica de deshumanización.

En suma, la filosofía forense permite comprender el feminicidio 
como un acontecimiento que atraviesa vida y muerte y que actúa so-
bre cuerpos feminizados antes, durante y después del asesinato. Ello 
abre la posibilidad de redefinir el campo de los derechos humanos al 
extender su reflexión hacia la presencia cadavérica. Este giro teórico 
no solo amplía la comprensión filosófica del fenómeno; también posi-
bilita reimaginar la relación, la identidad y la dignidad del ser dentro 
de un mundo común atravesado por violencia extrema.



| 270 |

XI | ONTOLOGÍA DEL NEKROS Y VIOLENCIA FEMINICIDA: HACIA UNA RELECTURA FORENSE DEL 
CUERPO MUERTO

Referencias

Aguirre, A. (2016). Nuestro espacio doliente. Afínita Editorial.

Aguirre Moreno, A. (2023). Tiempo de cadáveres: necrotopías y necrotropías. 
Metamorfosis de la violencia contemporánea. En D. Hernández 
Castellanos, (coord.). La idea de los derechos humanos: Debates 
globales (pp. 176–188). Comisión Nacional de los Derechos Humanos.

Aguirre Moreno, A. (2024). El necrocidio y fosas clandestinas.  Sentidos, 
(23), 25–33.

Aguirre Moreno, A. (2025). Nekros: reconceptualizar la corporalidad para 
una época de cadáveres.  Religación. Revista de Ciencias Sociales y 
Humanidades, 10(44). https://doi.org/10.46652/rgn.v10i44.1397

Aguirre Moreno, A., & Monroy Álvarez, R. C. (2025). Entrevista. 
Filosofía forense: Fosas, cadáveres y la violencia en el México 
contemporáneo.  Revista de Literatura Mexicana Contemporánea, 
9(18), 95–112.

Arendt, H. (2005). Sobre la violencia. Alianza Editorial.

Arendt, H. (2009). La condición humana. Editorial Paidós.

Aristóteles. (1993). Ética Nicomáquea. Ética Eudemia. Editorial Gredos.

Butler, J. (2002).  Cuerpos que importan: Sobre los límites materiales y 
discursivos del “sexo”. Paidós.

Butler, J. (2004). Lenguaje, poder e identidad. Editorial Síntesis.

Butler, J. (2006a). Deshacer el género. Paidós.

Butler, J. (2006b). Vida precaria: El poder del duelo y la violencia. Paidós.

Butler, J. (2009). Dar cuenta de sí mismo: Violencia ética y responsabilidad. 
Paidós.

Butler, J. (2010). Marcos de guerra: Las vidas lloradas. Paidós.

Butler, J. (2022). El género en disputa: El feminismo y la subversión de la 
identidad. Paidós.

González Calleja, E. (2002).  La violencia en la política: Perspectivas 
teóricas sobre el empleo deliberado de la fuerza en los conflictos de 
poder. Consejo Superior de Investigaciones Científicas.

https://doi.org/10.46652/rgn.v10i44.1397


| 271 |

HUMANIDADES Y CIENCIAS SOCIALES FRENTE A LOS RETOS DE LATINOAMÉRICA (VOLUMEN II)

Lagarde y de los Ríos, M. (2005). ¿A qué llamamos feminicidio? Comisión 
Especial para dar a Conocer y Dar Seguimiento a las Investigaciones 
Relacionadas con los Feminicidios en la República Mexicana y a la 
Procuración de Justicia Vinculada, LIX Legislatura.  

Reguillo, R. (2012). De las violencias: Caligrafía y gramática del horror. 
Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropología Social.

Romero Castro, Ó. M. (2023). Filosofía forense: Ante nuevas formas de la 
muerte violenta contemporánea. Afínita Editorial.

Russell, D. E. H. (2001). Femicide in global perspective. Teachers College 
Press.

Schumacher, B. N. (2018).  Muerte y mortalidad en la filosofía 
contemporánea. Herder Editorial.

Sofsky, W. (2006). Tratado sobre la violencia. Abada Editores.



| 272 |

XI | ONTOLOGÍA DEL NEKROS Y VIOLENCIA FEMINICIDA: HACIA UNA RELECTURA FORENSE DEL 
CUERPO MUERTO

Ontology of Nekros and Femicidal Violence: Towards a Forensic Rereading of 
the Dead Body
Ontologia do Nekros e Violência Feminicida: para uma Releitura Forense do 
Corpo Morto

Luz Mariel Flores Bautista
Universidad Autónoma de Tlaxcala | Puebla | México
https://orcid.org/0000-0003-1921-7739
lmarielfb@gmail.com
Docente-investigadora y posdoctorante SECIHTI en la Universidad Autónoma de Tlaxcala. 
Doctora en Filosofía, desarrolla investigación en filosofía forense, filosofía práctica y filosofía 
social con aplicaciones sobre estudios de la violencia contemporánea.

Abstract

This study revisits the central lines of forensic philosophy as conceptualized by 
Arturo Aguirre to articulate an ontological reading of femicide that incorporates 
the notion of nekros and the problematization of the category of «woman.» The 
proposal argues that femicidal violence exceeds any interpretative framework 
limited to gender or confined to the parameters of organic life. From this 
perspective, femicide is understood as the ontological destruction of a feminizable 
body, whose corpse remains exposed to continuous forms of violence. This 
formulation forces a shift in focus toward the agency of the dead body and toward 
the structures of dehumanization that enable its violent placement. Within this 
horizon, a relational ontology of the nekros becomes indispensable for measuring 
the full scope of the harm and rethinking the reach of contemporary ethical 
categories.
Keywords: Femicidal violence; Forensic philosophy; Corpse; Relational ontology; 
Human rights.

Resumo

Este estudo retoma as linhas centrais da filosofia forense pensada por Arturo 
Aguirre para articular uma leitura ontológica do feminicídio que incorpora a 
noção de nekros e a problematização da categoria mulher. A proposta sustenta 
que a violência feminicida excede qualquer marco interpretativo limitado ao 
gênero ou circunscrito aos parâmetros da vida orgânica. Desde essa perspectiva, 
o feminicídio é compreendido como destruição ontológica de um corpo 
feminizável cujo cadáver permanece exposto a formas continuadas de violência. 
Esta formulação obriga a deslocar o olhar para a agência do corpo morto e para 
as estruturas de desumanização que permitem seu emplacamento violento. Sob 
este horizonte, uma ontologia relacional do nekrostorna-se indispensável para 
dimensionar a amplitude do dano e repensar o alcance das categorias éticas 
contemporâneas.
Palavras-chave:  Violência feminicida; Filosofia forense; Cadáver; Ontologia 
relacional; Direitos humanos.


	Revisión por pares
	Peer Review
	Coodinadora
	Coordinator
	Resumen
	Abstract
	Resumo



	Introducción. Cruzando umbrales: miradas transdisciplinares sobre crisis y resistencia en América Latina
	￼
	                   Ana Belén Benalcázar
	￼

	Capítulo 1
	Análisis comparativo de la rentabilidad en sistemas lecheros de pequeña escala en el centro de México: el papel estratégico de la mano de obra familiar
	￼

	Rodolfo Rogelio Posadas-Domínguez
	￼

	Capítulo 2
	Precariedad laboral y derechos humanos en la industria automotriz guanajuatense desde la perspectiva de la escuela humano-relacionista
	￼

	Jesus Alberto Sanchez Valtierra
	￼

	Capítulo 3
	Marca territorial, diplomacia pública y memoria histórica: estrategias de comunicación digital de México ante intentos de renombramiento geográfico
	￼

	Alma Delia Zamorano-Rojas, María del Carmen Camacho-Gómez, 
	Claudia Ivett Romero-Delgado
	￼

	Capítulo 4
	The phenomenon of Manga and Japanese culture. Experience of industry in Latin America
	￼

	Christian Giovanny Miranda Gaibor, Raúl Guillermo Zambrano Pontón, 
	Jenny Maribel Zavala Enríquez, Andrés Leandro Rodríguez Galán, 
	Andrea Paulette Mora Ubilluz
	￼

	Capítulo 5
	Déficit del Régimen Mype en el Perú: aproximaciones desde las Ciencias Económicas y Sociales
	￼

	Jose Luis Santivañez Sanchez, Jose Carlos Santivañez Sanchez, 
	José Eladio Luna Palacios, Piero Alexander Santivañez Sanchez, 
	Josue Renato Montoya Sanchez
	￼

	Capítulo 6
	Democracias en tensión: crisis política, desigualdad y desafección ciudadana en América Latina 
	￼

	Humberto Andrés Álvarez Sepúlveda, Claudine Glenda Benoit Ríos
	￼

	Capítulo 7
	Crónica de un sistema que descuida en Argentina (2023-2025): discusiones del feminismo desde los estudios de la Ciencia Política
	￼

	Maicol Stiven Vanegas-Nieto, Luisa Valeria Hernández Solís, 
	Arodi Aceneth Cruz Basaldúa
	￼

	Capítulo 8
	La infancia en la Roma Antigua: representaciones adultocéntricas en un texto escolar de Historia 
	￼

	Humberto Andrés Álvarez Sepúlveda, Claudine Glenda Benoit Ríos
	￼

	Capítulo 9
	Análisis antropológico de la construcción y deconstrucción de la autoridad en asentamientos humanos, el caso de San Juan de la Picota (Ayacucho)
	￼

	José Ramos López, Juan Ramos López, María Alejandra Garzón, Felix Rojas Orellana, Anderson Victor Yucra Leandres
	￼

	Capítulo 10
	Ecologizar saberes y emociones mediante una producción teatral descolonizadora
	￼

	Elvira del Rocío Ruiz Vivanco
	￼

	Capítulo 11
	Ontología del nekros y violencia feminicida: hacia una relectura forense del cuerpo muerto
	￼

	Luz Mariel Flores Bautista
	￼

	Capítulo 12
	Filosofía forense ante la crisis forense: el necrocidio de la muerte social
	￼

	Óscar Moisés Romero Castro  
	￼

	Capítulo 13
	El fraude cibernético y la tecnología financiera, un avance tecnológico con impacto económico para el usuario
	￼

	María Esther Carmona Guzmán, Susana Gallegos Cázares, Elena Aguilar Canseco, María del Pilar Enríquez Gómez, Marisol Pérez Mugica, Tania Beatriz Quintero Bastos, Rosendo Orduña Hernández, Arturo López Saldiña, Blanca Estela Grajales Briscon  
	￼

	Capítulo 14
	La Universidad de Antioquia como escenario de intervención contrainsurgente: configuraciones de la crisis institucional y del conflicto político en los años 80
	￼

	Inés Alexandra Jaramillo Bedoya
	￼


