Capitulo 1

Machi, ngen y espiritualidad curativa: la dimension
ritual de la salud mapuche en clave historica, simbdélica e

intercultural

Humberto Andrés Alvarez Sepulveda, Claudine Glenda Benoit Rios

Resumen

Este capitulo analiza la medicina mapuche como sistema
terapéutico integral basado en una ontologia relacional
entre cuerpo, territorio y espiritualidad. Se abordan tres
ejes centrales: el rol del machi como autoridad curativa y
mediador cosmoldégico, el machi kutran como enfermedad
entendida no solo desde lo biolégico sino como fractura
espiritual y territorial, y los rituales machitun y nguillatun
como dispositivos colectivos de restauracion del kime
mogen. El ensayo se sustenta en una revision de alcance
de literatura histérica, antropolégica y sanitaria, bajo un
enfoque cualitativo, humanista, decolonial e interpretativo,
con un disefio narrativo de toépico. Se argumenta que la
sanacion mapuche no es un acto clinico aislado, sino una
reparaciéon cosmopolitica que restituye vinculos entre
humanos, naturaleza y memoria. Se concluye que reconocer
y fortalecer estos saberes resulta clave para avanzar hacia
una salud publica que respete la dignidad epistémica y la
justicia territorial.

Alvarez Sepulveda, H. A., & Benoit Rios, C. G. (2025). Machi, ngen y espiritualidad curativa:
La dimension ritual de la salud mapuche en clave histérica, simbdlica e intercultural.
En G. Barreno, (Coord). Salud Publica y Medicina en Contexto Latinoamericano: Analisis
Interdisciplinarios, Experiencias Locales y Soluciones Innovadoras para Problemas
Globales (Volumen ). (pp. 20-32). Religacién Press. http://doi.org/10.46652/
religacionpress.388.c739

oren () necess

Palabras clave:
Medicina
mapuche;

Kime mogen;
Machi;
Ritualidad;
Interculturalidad
en salud.


http://doi.org/10.46652/religacionpress.388.c739
http://doi.org/10.46652/religacionpress.388.c739

SALUD PUBLICA Y MEDICINA EN CONTEXTO LATINOAMERICANO: ANALISIS INTERDISCIPLINARIOS
EXPERIENCIAS LOCALES Y SOLUCIONES INNOVADORAS PARA PROBLEMAS GLOBALES (VOLUMEN 11)

Introduccion

La medicina mapuche constituye uno de los sistemas terapéuti-
cos indigenas mas complejos del continente americano, sustentado
en una ontologia que concibe el cuerpo como componente espiritual
y el territorio como un entramado vivo que sostiene y condiciona la
existencia. No hay separacion entre naturaleza, sociedad y espiritua-
lidad: todo organismo forma parte de un tejido cosmico que respi-
ra, siente y se relaciona (Bacigalupo, 2007; Beltran et al., 2022). En
este marco, la salud no es simplemente ausencia de enfermedad ni un
estado fisiologico aislado, sino kiime mogen (buen vivir), entendido
como equilibrio dindmico entre la comunidad humana (che), la tierra
(mapu) y las fuerzas tutelares (ngen) que habitan rios, bosques, me-
noko, cerros y espacios sagrados. La enfermedad emerge cuando esa
relacion se fractura; no es un hecho exclusivamente biolégico, sino un
sintoma de desequilibrio relacional y territorial.

Cuando el orden se altera —sea por conflictos dentro del lof (co-
munidad), transgresiones rituales, desarmonia espiritual, contami-
nacion ambiental o agresiones coloniales persistentes— aparece el
kutran: enfermedad vinculada a ruptura energética y a pérdida de
equilibrio vital (Bengoa, 1999; Bacigalupo, 2016; Salazar, 2024). En
este sentido, kutran no remite a patologia en términos biomédicos,
sino a un sufrimiento que involucra cuerpo, alma (pullii) y territorio.
Bajo esta premisa, el dolor fisico es apenas la superficie de una herida
mucho més profunda. Por tanto, sanar implica reparar la vida en su
totalidad y no solamente el cuerpo individual.

La relevancia de la medicina mapuche trasciende su dimension
cultural. Actualmente, constituye un campo estratégico para pen-
sar la salud publica desde enfoques interculturales que reconozcan
pluralidad epistémica y no subordinen saberes indigenas a la logica
biomédica (Beltran et al., 2022; Ortega y Toledo, 2023). Tal desafio
resulta urgente en un contexto de crisis civilizatoria, crisis climatica,
extractivismo territorial y desconfianza hacia los sistemas sanitarios



I MACHI, NGEN Y ESPIRITUALIDAD CURATIVA: LA DIMENSION RITUAL DE LA SALUD MAPUCHE EN CLAVE
HISTORICA, SIMBOLICA E INTERCULTURAL

occidentales. Reconocer el kiime mogen como fundamento no sélo
terapéutico, sino ontolégico, exige repensar la salud como relacion
ética entre humanos y naturaleza, mas que como servicio tecnocrati-
co desvinculado del territorio.

Este ensayo desarrolla un analisis ampliado de la dimensi6n ri-
tual de la salud mapuche a través de tres ejes fundamentales: (1) el
machi como autoridad terapéutica, politica y cosmica, (2) el machi
kutran como categoria espiritual que desafia los limites del paradig-
ma biomédico, y (3) los rituales machitin y nguillatun como meca-
nismos de restauracion vital y comunitaria en el marco del kiime mo-
gen. Se argumenta que la medicina mapuche no puede comprenderse
sin su base espiritual, territorial y relacional, y que su valoracion no
representa un acto folclérico, sino un desafio ético, epistémico y po-
litico para los sistemas sanitarios de Chile y América Latina. De este
modo, el analisis propone una lectura que reconoce en la medicina
mapuche una via vigente y necesaria para descolonizar las practicas
de salud y repensar el bienestar como equilibrio con la tierra y la
memoria.

Metodologicamente, este ensayo se construye a partir de una re-
vision de alcance de literatura especializada sobre medicina mapu-
che, ritualidad de sanacion y epistemologias indigenas del Wallma-
pu. Se analizaron publicaciones obtenidas desde bases de datos como
Scielo y Google Académico, y libros de referentes teéricos de la teméa-
tica. El estudio se enmarca en un enfoque cualitativo, interpretativo y
de diseno narrativo de topico, sostenido en un paradigma intercultu-
ral y decolonial que valora la comprensién situada del conocimiento
antes que su cuantificacion. Esta estrategia permitié problematizar el
concepto de machi kutran como categoria relacional, y analizar como
los rituales restauran vinculos espirituales, territoriales y colectivos.
Al mismo tiempo, posibilita proyectar implicancias para politicas
publicas de salud que reconozcan el kiime mogen como fundamento
epistémico y no como practica folclorizada.



SALUD PUBLICA Y MEDICINA EN CONTEXTO LATINOAMERICANO: ANALISIS INTERDISCIPLINARIOS
EXPERIENCIAS LOCALES Y SOLUCIONES INNOVADORAS PARA PROBLEMAS GLOBALES (VOLUMEN 11)

El machi como agente de sanacién y mediaciéon cosmolégica

La figura del machi constituye el eje articulador del sistema cu-
rativo mapuche. Su autoridad terapéutica no se adquiere mediante
certificacion técnica ni institucional, sino a partir del reconocimiento
espiritual y comunitario. El newen (fuerza vital o energia de poder)
se transmite a través de suefios peuma, previsiones kiiymiin, linaje
familiar o enfermedad iniciatica que revela el llamado sagrado (Ba-
cigalupo, 2007; Ortega y Toledo, 2023). Este transito se formaliza en
la ceremonia de investidura machi pii ~ 1lii, donde la persona acepta
el rol de intermediario entre los planos visible (nag mapu) e invisible
(wenu mapu) y asume la responsabilidad colectiva de curar, guiar y
proteger el lof (comunidad).

A diferencia del paradigma biomédico occidental —que frag-
menta cuerpo, mente y entorno, y privilegia el diagnostico clinico y
farmacologico— el machi interpreta la enfermedad como desequili-
brio relacional. Para ello, diagnostica mediante la lectura del pullii
(alma), la observacion minuciosa del territorio, el comportamiento de
las aguas y los bosques, los cambios del viento y la conversacion oni-
rica con los ngen, espiritus protectores que habitan cerros, rios, me-
noko o plantas sagradas. El kultran, su instrumento ceremonial, fun-
ciona como mapa cosmologico donde coexisten los cuatro mundos;
al percutirlo, el machi activa redes simbdlicas que permiten dialogar
con entidades no humanas, negociar desequilibrios y diagnosticar el
origen espiritual del kutran.

Como senala Foerster (1993), el machi no cura inicamente cuer-
pos: cura territorios, genealogias, memorias y vinculos sociales. Su
practica es clinica y ritual al mismo tiempo, pero también politica,
en el sentido de que organiza la vida comunitaria: regula el acceso al
agua, aconseja durante tiempos de conflicto, participa en la delimi-
tacion de tierras medicinales y resguarda la continuidad del mapun
kimiin (conocimiento ancestral). Bacigalupo (2007), amplia esta idea
sosteniendo que la autoridad del machi es performativa: sana porque



I MACHI, NGEN Y ESPIRITUALIDAD CURATIVA: LA DIMENSION RITUAL DE LA SALUD MAPUCHE EN CLAVE
HISTORICA, SIMBOLICA E INTERCULTURAL

interpreta lo invisible, reordena lo social y reequilibra el cosmos. La
salud, por tanto, no es un tratamiento, sino un proceso de restaura-
cion ontologica.

La colonialidad —primero espaiola, luego republicana— no lo-
gré eliminar esta figura, pero si criminalizarla. Durante los siglos
XVIII y XIX, la medicina mapuche fue perseguida, asociada a bru-
jeria y sometida a reglamentaciones que prohibieron el machittn, el
uso de plantas alucinogenas y la practica ceremonial (Foerster, 1993;
Paillalef, 2019; Beltran et al., 2022). No obstante, lejos de extinguir-
se, el machi se transformd en un simbolo de resistencia ontologica:
donde hubo prohibicion, hubo también persistencia cultural. Hoy,
los machi contindan ejerciendo como pilares de la salud espiritual y
territorial del Wallmapu, y su rol se mantiene vigente como una de
las instituciones mas solidas de continuidad mapuche. Su presencia
confirma que la medicina ancestral no es pasado, sino futuro activo.

Machi kutran: la enfermedad como fractura espiritual,
territorial y politica

El concepto machi kutran permite comprender una diferencia
epistemoldgica fundamental entre la medicina mapuche y el paradig-
ma biomédico occidental. Para el pueblo mapuche, la enfermedad no
es un accidente biolégico ni un fallo orgéanico aislado, sino una altera-
cion del flujo energético y espiritual que sostiene la relacion entre che
(persona), mapu (territorio) y ngen (espiritus tutelares). Bacigalupo
(2016), senala que el origen del kutran puede ser emocional, terri-
torial, genealogico o colectivo, y con frecuencia responde a quiebres
ecologicos o sociopoliticos profundos: deforestaciéon, contaminacion
industrial, militarizacién del Wallmapu, pérdida del agua, monocul-
tivo forestal y despojo de espacios sagrados (Paillalef, 2019; Salazar,
2024). De esta manera, el cuerpo enfermo es un sintoma que revela
la enfermedad del territorio.



SALUD PUBLICA Y MEDICINA EN CONTEXTO LATINOAMERICANO: ANALISIS INTERDISCIPLINARIOS
EXPERIENCIAS LOCALES Y SOLUCIONES INNOVADORAS PARA PROBLEMAS GLOBALES (VOLUMEN 11)

Bacigalupo (2016), plantea que kutran debe ser leido como una
categoria politica del sufrimiento historico, pues no solo remite a lo
fisiologico, sino a un dafio estructural producido por la colonia y re-
fundado por el Estado moderno. No se cura inicamente con plantas
—aunque el lawen sea central en el tratamiento— sino también con
memoria, restitucion y sanacion territorial. Aqui emerge la diferencia
maés profunda con la racionalidad biomédica: mientras la medicina
occidental fragmenta el cuerpo y lo despoja de significado espiritual,
la medicina mapuche entiende que no es posible curar a una persona
si el rio que le da agua esta enfermo, si el menoko (pantano sagrado)
ha sido drenado o si la comunidad atraviesa duelo colectivo. La salud,
en este marco, es inseparable de la justicia ecoldgica.

El diagnéstico ritual del machiimplica estados de trance (kiiyen),
suenios revelatorios (peuma) y comunicacion con los ngen protectores
para identificar el origen invisible del dafio. Segtin Bacigalupo (2001),
la enfermedad se vuelve visible solo cuando el machi la interpreta
dentro de una trama cosmologica que integra la memoria espiritual
del territorio. La sanacion, por tanto, no es inicamente terapéutica,
sino relacional: demanda reciprocidad (kiime felen), ofrenda (llelli-
pun), reparacion del dafio territorial y reconstruccion de la armonia
comunitaria. Actos como devolver agua a un menoko, plantar lawen
para que vuelva a crecer en su espacio natural, o realizar ceremonias
colectivas permiten cerrar el ciclo de enfermedad y restaurar el equi-
librio entre mundos.

De este modo, el machi kutran evidencia que la salud mapuche
es una politica del vinculo, una lectura ecolégica y espiritual del su-
frimiento. La enfermedad no es un hecho individual, sino un fenéme-
no histoérico y territorial que exige reparacion comunitaria. Alli resi-
de su potencia epistemologica frente al modelo médico occidental, el
cual —en su reduccién biologica— pierde la capacidad de interpretar
el dolor como huella de un mundo danado.



I MACHI, NGEN Y ESPIRITUALIDAD CURATIVA: LA DIMENSION RITUAL DE LA SALUD MAPUCHE EN CLAVE
HISTORICA, SIMBOLICA E INTERCULTURAL

Machitun y nguillatun: ritualidad para reconstruir el kiime
mogen

Los rituales constituyen el dispositivo central mediante el cual
el pueblo mapuche restablece la vitalidad del kiime mogen. Lejos de
entender la sanacién como intervencién individualizada, la ritua-
lidad mapuche concibe el acto de curar como una transformacion
energética colectiva que involucra al territorio, a los antepasados y a
las fuerzas tutelares que habitan el Wallmapu. El machitin es una de
las ceremonias méas reconocidas y complejas dentro de este marco.
Durante su realizacion —que puede ser intima o comunitaria segun
la gravedad del kutran— el machi utiliza el kultran, el wada (sona-
jas) y el tayiil (canto ritual) para abrir el transito entre dimensiones
cosmicas. Mora (2012), lo describe como una puesta en escena dra-
maturgica en que el cuerpo del paciente se convierte en “umbral” y
“puente” para la reparacion espiritual. A través del trance, el machi
expulsa el wekufe (fuerza de dafio) o negocia con los ngen la restitu-
cion del equilibrio vital; aqui sanar significa reordenar lo invisible.

El nguillatun, por su parte, representa el ritual mas amplio de
renovacion social y territorial. Se trata de una ceremonia comunitaria
que puede extenderse durante varios dias y que convoca a familias,
autoridades tradicionales, machi, lonko y werken, quienes ofrendan
alimentos, muday y lawen para agradecer la continuidad de la vida
(Bacigalupo, 2007; Mora, 2012). Mas que pedir abundancia, el ngui-
llatun actualiza el pacto historico entre seres humanos y territorio,
recordando que la existencia no es propiedad, sino corresidencia es-
piritual. Chihuailaf (2015), ha sefialado que, sin este ritual, “el Mapu
se enfria”, expresion que implica que cuando no hay reciprocidad con
la tierra, el bienestar energético de la comunidad se rompe. Bacigalu-
po (2016), agrega que el nguillatun también funciona como acto de
diplomacia espiritual: asegura lluvia, fertilidad, memoria y cohesion
social.



SALUD PUBLICA Y MEDICINA EN CONTEXTO LATINOAMERICANO: ANALISIS INTERDISCIPLINARIOS
EXPERIENCIAS LOCALES Y SOLUCIONES INNOVADORAS PARA PROBLEMAS GLOBALES (VOLUMEN 11)

Ambos rituales muestran que la sanacién mapuche no es clini-
ca, sino cosmopolitica (Manriquez et al., 2022; Salazar, 2024). No
se trata inicamente de restablecer funcion organica, sino de reparar
relaciones danadas entre humanos, paisaje, espiritus y memoria an-
cestral. Curar es reconciliar. Por ello, ritualidad y salud son insepa-
rables: sin nguillatun y sin machitin no hay kiime mogen, pues la
vida pierde equilibrio, sentido y orientacion. En este horizonte reside
el potencial transformador para la salud publica del siglo XXI: si el
dafio colectivo se manifiesta en los cuerpos, también la curacion debe
ser colectiva, ritual y territorial (Ortega y Toledo, 2023). La medicina
mapuche propone una ética de restauracidon que excede el diagnos-
tico biomédico y abre rutas para una salud intercultural basada en
reciprocidad, justicia y memoria.

Conclusioén

La medicina mapuche constituye una ontologia del cuidado y de
la vida, un modo de comprender el bienestar que trasciende el bina-
rismo cuerpo/enfermedad y que sittia la salud como equilibrio ecolo-
gico, espiritual, afectivo y comunitario. Lejos de ser un remanente del
pasado, se trata de un sistema epistémico vigente que ha sobrevivido
al colonialismo, a la higienizacion forzada, a la persecucion estatal y
a la patologizacion de lo indigena. El machi —como mediador cosmo-
politico— encarna la continuidad de este saber, articulando curaciéon
fisica con memoria y territorio; mientras que el machi kutran revela
que la enfermedad no es anomalia biologica, sino senal de ruptura
relacional que interpela a toda la comunidad. A su vez, rituales como
el machitin y el nguillatun muestran que la salud es restauracion
colectiva y no transaccién técnica: se cura al cuerpo, pero también
la comunidad que lo sostiene, el bosque que lo alimenta y el espiritu
que le da sentido.

Reconocer este entramado no significa romantizarlo, sino com-
prender que el pensamiento sanitario occidental opera desde una ra-



I MACHI, NGEN Y ESPIRITUALIDAD CURATIVA: LA DIMENSION RITUAL DE LA SALUD MAPUCHE EN CLAVE
HISTORICA, SIMBOLICA E INTERCULTURAL

cionalidad incompleta si omite dimensiones historicas, espirituales y
territoriales del sufrimiento. La interculturalidad, entonces, no pue-
de reducirse a incorporacion simbolica de lawen o participacién cere-
monial como gesto folclorico. Se trata de redistribuir poder epistémi-
co, habilitar didlogo horizontal entre medicina occidental y medicina
indigena, y garantizar que los machi no sean tolerados sino legitima-
dos como agentes sanitarios equivalentes. Una salud publica verda-
deramente descolonizada deberé asegurar proteccion de territorios
medicinales, reconocimiento juridico de practicas rituales, soberania
sobre el lawen y participacion indigena en disefio de politicas.

La cosmovision del pueblo mapuche plantea que no hay bienes-
tar humano sin cuidado de la tierra; que no puede haber cuerpo sano
en un rio enfermo ni espiritu en paz en un territorio violentado. En
este escenario, la medicina mapuche no es alternativa, sino horizon-
te civilizatorio. Recuperarla es reparar historia, devolver equilibrio y
abrir futuros. Alli reside la fuerza politica de este saber: no propone
volver atréas, sino avanzar hacia un modo de vida donde el kiime mo-
gen no sea excepcion, sino fundamento para sostener la vida humana
en el siglo XXI.

De cara al futuro, resulta imprescindible profundizar en estudios
que evalien comparativamente la eficacia terapéutica de los rituales
mapuche (machitan, nguillatun, uso de lawen) en el tratamiento de
padecimientos fisicos, emocionales y psicosociales, incorporando
metodologias participativas y colaborativas con machi y comunida-
des. Asimismo, se requieren investigaciones que analicen el impacto
del extractivismo, la forestacion industrial y la pérdida de biodiver-
sidad en la disponibilidad de plantas medicinales, considerando que
la salud mapuche depende de la integridad territorial del Wallmapu.
Una linea especialmente prometedora consiste en el disefio de pro-
tocolos interculturales para la atenciéon publica, que incluyan reco-
nocimiento juridico del machi, incorporacion de lawen en centros de
salud y formacioén de profesionales en dialogicidad epistémica. Final-
mente, el campo demanda estudios etnograficos sobre experiencias



SALUD PUBLICA Y MEDICINA EN CONTEXTO LATINOAMERICANO: ANALI SCIPLINARIOS
EXPERIENCIAS LOCALES Y SOLUCIONES INNOVADORAS PARA PROBLEMAS GLOBALES (VOLUMEN 11)

de sanacidn actual, salud mental indigena, trauma histoérico y memo-
ria ritual, con el fin de avanzar hacia un sistema sanitario que no solo
cure cuerpos, sino que repare mundos.



I MACHI, NGEN Y ESPIRITUALIDAD CURATIVA: LA DIMENSION RITUAL DE LA SALUD MAPUCHE EN CLAVE
HISTORICA, SIMBOLICA E INTERCULTURAL

Referencias

Bacigalupo, A. (2001). La voz del kultrun en la modernidad: Tradicién y
cambio en la terapéutica de siete machi mapuche. Ediciones Universi-
dad Catdlica de Chile.

Bacigalupo, A. (2007). Shamans of the foye tree: Gender, power, and hea-
ling among Chilean Mapuche. University of Texas Press.

Bacigalupo, A. (2016). Thunder shaman: Making history with mapuche spi-
rits in Chile and Patagonia. University of Texas Press.

Beltran, J., Tereucan, J., Alarcon, A., Galvez, J., y Klenner, M. (2022). Fun-
damentos éticos que sustentan la relacion mapuche y naturaleza. Apor-
tes para una salud intercultural. Acta bioethica, 28(1), 19-24. http://
dx.doi.org/10.4067/S1726-569X2022000100019

Bengoa, J. (1999). Historia de un conflicto: El Estado y los mapuches en el
siglo XX. Planeta.

Chihuailaf, E. (2015). Recado confidencial a los chilenos. Lom.

Foerster, R. (1993). Introduccion a la religiosidad mapuche. Editorial Uni-
versitaria.

Manriquez, M., Rebolledo, J., Inglés, D., Klett, R., Lagos, C., y Figueroa,
V. (2022). Experiencias de salud mapuche en Atenciéon Primaria de
Salud desde trabajadores sanitarios y usuarios/as en zona urbana
de Chile. Saiide e Sociedade, (31). https://doi.org/10.1590/S0104-
12902022210022€eS

Mora, Z. (2012). El arte de sanar de la medicina mapuche: Antiguos secre-
tos y rituales sagrados. Ugbar Editores.

Ortega, K., y Toledo, A. (2023). Salud desde las perspectivas indigena y oc-
cidental: El caso mapuche en Chile una mirada panordmica. Revista
de Direito Sanitario, (23). https://doi.org/10.11606/issn.2316-9044.
rdisan.2023.192853

Paillalef, J. (2019). Los mapuche y el proceso que los convirtié en indios:
Psicologia de la discriminacion. Editorial Catalonia.

Salazar, M. (2024). ¢Salud intercultural en Chile? Propuestas para la
integracion de la medicina indigena mapuche en el sistema de salud
occidental. Antropologia Experimental, (24), 409-415. https://doi.
org/10.17561/rae.v24.8737


http://dx.doi.org/10.4067/S1726-569X2022000100019
http://dx.doi.org/10.4067/S1726-569X2022000100019
https://doi.org/10.1590/S0104-12902022210022es
https://doi.org/10.1590/S0104-12902022210022es
https://doi.org/10.11606/issn.2316-9044.rdisan.2023.192853
https://doi.org/10.11606/issn.2316-9044.rdisan.2023.192853
https://doi.org/10.17561/rae.v24.8737
https://doi.org/10.17561/rae.v24.8737

SALUD PUBLICA Y MEDICINA EN CONTEXTO LATINOAMERICANO: ANALISIS INTER IPLINARIOS
EXPERIENCIAS LOCALES Y SOLUCIONES INNOVADORAS PARA PROBLEMAS GLOBALES (VOLUMEN 11)

Machi, ngen and healing spirituality: The ritual dimension of Mapuche health
in a historical, symbolic and intercultural key

Machi, Ngen e Espiritualidade Curativa: A Dimensado Ritual da Satide Mapuche
em Chave Historica, Simbdlica e Intercultural

Humberto Andrés Alvarez Sepulveda

Universidad Catdlica de la Santisima Concepcion | Concepcion | Chile
https://orcid.org/0000-0001-5729-3404

halvarez@ucsc.cl

humalvarezsep@gmail.com

Académico de la Universidad Catolica de la Santisima Concepcién (Chile). Doctor en
Sociedad y Cultura por la Universidad de Barcelona (Espafa). Autor de diversos capitulos
de libros y articulos sobre educacion histérica publicados en revistas cientificas indexadas
a Wos, Scopus y Scielo.

Claudine Glenda Benoit Rios

Universidad Catolica de la Santisima Concepcion | Concepcion | Chile
https://orcid.org/0000-0002-1791-2212

cbenoit@ucsc.cl

claudbenoit@gmail.com

Académica del Departamento de Didactica de la Universidad Catolica de la Santisima
Concepcion, Concepcién (Chile). Doctora en Linguistica, por la Universidad de Concepcion.
Investigadora en didactica de la comprension y produccion del lenguaje, y estrategias
colaborativas durante el procesamiento.

Abstract

This chapter analyses Mapuche medicine as a comprehensive therapeutic system
based on a relational ontology between body, territory and spirituality. Three
central themes are addressed: the role of the machi as a healing authority and
cosmological mediator; the machi kutran as illness understood not only from
a biological perspective but also as a spiritual and territorial fracture; and the
machitun and nguillatun rituals as collective devices for restoring the kime
mogen. The essay is based on a review of historical, anthropological, and health
literature, using a qualitative, humanistic, decolonial, and interpretive approach,
with a narrative design of the topic. It argues that Mapuche healing is not an
isolated clinical act, but a cosmopolitical repair that restores links between
humans, nature and memory. It concludes that recognising and strengthening
this knowledge is key to advancing towards a public health system that respects
epistemic dignity and territorial justice.

Keywords: Mapuche medicine; Kime mogen; Machi; Ritual; Interculturality in
health.

Resumo

Este capitulo analisa a medicina mapuche como sistema terapéutico integral
baseado em uma ontologia relacional entre corpo, territério e espiritualidade.
Trés eixos centrais sdo abordados: o papel da machi como autoridade curativa
e mediadora cosmolégica; o machi kutran como doenga entendida nao
apenas a partir do biolégico, mas como fratura espiritual e territorial; e os
rituais machitun e nguillatun como dispositivos coletivos de restauracdo do kiime
mogen. O ensaio se sustenta em uma revisdo de escopo da literatura historica,
antropoldgica e sanitaria, sob uma abordagem qualitativa, humanista, decolonial



RITUAL DE LA SALUD MAPUCHE EN CLAVE

I MACHI, NGEN Y ESPIRITUALIDAD CURATIVA: LA DIME
30LICAE INTERCULTURAL

HISTORICA, S

e interpretativa, com um desenho narrativo de tépico. Argumenta-se que a
cura mapuche nao € um ato clinico isolado, mas uma reparacdo cosmopolitica
que restitui os vinculos entre humanos, natureza e memoria. Conclui-se que
reconhecer e fortalecer esses saberes é fundamental para avancar em direcdo
a uma saude publica que respeite a dignidade epistémica e a justica territorial.
Palavras-chave: Medicina mapuche; Kime mogen; Machi; Ritualidade;
Interculturalidade em saude.



	Revisión por pares
	Peer Review
	Coordinadora
	Coordinatora
	Resumen
	Abstract
	Resumo
	Introducción. Hacia una salud integral: entretejiendo saberes, sistemas y sustentabilidad
	Gabriela Barreno
	Capítulo 1

	Machi, ngen y espiritualidad curativa: la dimensión ritual de la salud mapuche en clave histórica, simbólica e intercultural 
	￼
	Humberto Andrés Álvarez Sepúlveda, Claudine Glenda Benoit Ríos
	￼

	Capítulo 2

	Capacidad instalada hospitalaria en Ecuador: disponibilidad de camas, desigualdades territoriales y desafíos estructurales para la equidad en salud
	￼
	Ronald Jonathan Cañarte Siguencia, Michael Paul Ramos Muñoz, 
	Rafael Antonio Vera Villamar
	￼

	Capítulo 3

	Epidemias, colonialismo y resistencias indígenas: Una lectura histórico-sanitaria para el diseño de políticas interculturales en América Latina 
	￼
	Humberto Andrés Álvarez Sepúlveda, Claudine Glenda Benoit Ríos
	￼

	Capítulo 4

	Frecuencia de reacciones adversas a la vacuna CanSino autorreportadas por universitarios voluntarios de la primera inmunización en Tonalá, Jalisco, México
	￼
	María de los Ángeles Covarrubias Bermúdez, Marco Antonio Zavala González, 
	Edgar Alberto Álvarez Toscano, Fernando Flores Mejía, Cristian Rodarte Flores, 
	Luis Carlos Rodríguez Gutiérrez, Mariana Servín Puentes
	￼

	Capítulo 5

	El estudio de sistemas de seguridad y salud en el trabajo: una revisión narrativa
	￼
	Héctor Miguel Alemán Sandoval, María Luisa Avalos Latorre
	￼

	Capítulo 6

	Interacciones entre saponinas y medicamentos: un análisis integral de su impacto en la farmacocinética y farmacodinamia
	￼
	Elsa Regina Vigo Ayasta, Mahycol Reynner Harold Bravo Ramirez, 
	Carmen Isolina Ayala Jara, Flor Marlene Luna Victoria Mori, 
	Violeta Reneé Benites Tirado 
	￼

	Capítulo 7

	Impacto de la contaminación por bisfenol a: identificación y clasificación de contaminantes asociados
	￼
	Violeta Reneé Benites Tirado, Elsa Regina Vigo Ayasta, 
	Mahycol Reynner Harold Bravo Ramirez, Carmen Isolina Ayala Jara, 
	Flor Marlene Luna Victoria Mori
	￼

	Capítulo 8

	Nanopartículas y salud dermatológica: 
	mecanismos biológicos que afectan la barrera cutánea
	￼
	Mahycol Reynner Harold Bravo Ramirez, Carmen Isolina Ayala Jara, 
	Flor Marlene Luna Victoria Mori, Violeta Reneé Benites Tirado, 
	Elsa Regina Vigo Ayasta 
	￼

	Capítulo 9

	Correlación entre estabilidad de antioxidantes y su aplicabilidad en cosméticos efectivos
	￼
	Flor Marlene Luna Victoria Mori, Violeta Reneé Benites Tirado, 
	Elsa Regina Vigo Ayasta, Mahycol Reynner Harold Bravo Ramirez, 
	Carmen Isolina Ayala Jara 
	￼

	Capítulo 10

	Construyendo un entendimiento del consumidor: evaluación de conocimientos y actitudes hacia cosméticos basados en biopolímeros
	￼
	Carmen Isolina Ayala Jara, Flor Marlene Luna Victoria Mori, 
	Violeta Reneé Benites Tirado, Elsa Regina Vigo Ayasta, 
	Mahycol Reynner Harold Bravo Ramírez
	￼

	Capítulo 11

	Percepción de la enfermedad, afrontamiento y variabilidad glucémica en adolescentes con diabetes tipo 1
	￼
	María Luisa Avalos Latorre, María del Socorro Martínez Naranjo, 
	Miriam Méndez del Villar, Mariana González Llamas
	￼



