
Capítulo 1

Machi, ngen y espiritualidad curativa: la dimensión 
ritual de la salud mapuche en clave histórica, simbólica e 
intercultural 

Humberto Andrés Álvarez Sepúlveda, Claudine Glenda Benoit Ríos

Álvarez Sepúlveda, H. A., & Benoit Ríos, C. G. (2025). Machi, ngen y espiritualidad curativa: 
La dimensión ritual de la salud mapuche en clave histórica, simbólica e intercultural. 
En G. Barreno, (Coord). Salud Pública y Medicina en Contexto Latinoamericano: Análisis 
Interdisciplinarios, Experiencias Locales y Soluciones Innovadoras para Problemas 
Globales (Volumen II). (pp. 20-32). Religación Press. http://doi.org/10.46652/
religacionpress.388.c739

 

Resumen

Este capítulo analiza la medicina mapuche como sistema 
terapéutico integral basado en una ontología relacional 
entre cuerpo, territorio y espiritualidad. Se abordan tres 
ejes centrales: el rol del machi como autoridad curativa y 
mediador cosmológico, el machi kutran como enfermedad 
entendida no solo desde lo biológico sino como fractura 
espiritual y territorial, y los rituales machitún y nguillatun 
como dispositivos colectivos de restauración del küme 
mogen. El ensayo se sustenta en una revisión de alcance 
de literatura histórica, antropológica y sanitaria, bajo un 
enfoque cualitativo, humanista, decolonial e interpretativo, 
con un diseño narrativo de tópico. Se argumenta que la 
sanación mapuche no es un acto clínico aislado, sino una 
reparación cosmopolítica que restituye vínculos entre 
humanos, naturaleza y memoria. Se concluye que reconocer 
y fortalecer estos saberes resulta clave para avanzar hacia 
una salud pública que respete la dignidad epistémica y la 
justicia territorial. 

Palabras clave: 
Medicina 
mapuche;
Küme mogen;
Machi;
Ritualidad;
Interculturalidad 
en salud.

http://doi.org/10.46652/religacionpress.388.c739
http://doi.org/10.46652/religacionpress.388.c739


| 21 |

SALUD PÚBLICA Y MEDICINA EN CONTEXTO LATINOAMERICANO: ANÁLISIS INTERDISCIPLINARIOS, 
EXPERIENCIAS LOCALES Y SOLUCIONES INNOVADORAS PARA PROBLEMAS GLOBALES (VOLUMEN II)

Introducción 

La medicina mapuche constituye uno de los sistemas terapéuti-
cos indígenas más complejos del continente americano, sustentado 
en una ontología que concibe el cuerpo como componente espiritual 
y el territorio como un entramado vivo que sostiene y condiciona la 
existencia. No hay separación entre naturaleza, sociedad y espiritua-
lidad: todo organismo forma parte de un tejido cósmico que respi-
ra, siente y se relaciona (Bacigalupo, 2007; Beltrán et al., 2022). En 
este marco, la salud no es simplemente ausencia de enfermedad ni un 
estado fisiológico aislado, sino küme mogen (buen vivir), entendido 
como equilibrio dinámico entre la comunidad humana (che), la tierra 
(mapu) y las fuerzas tutelares (ngen) que habitan ríos, bosques, me-
noko, cerros y espacios sagrados. La enfermedad emerge cuando esa 
relación se fractura; no es un hecho exclusivamente biológico, sino un 
síntoma de desequilibrio relacional y territorial.

Cuando el orden se altera —sea por conflictos dentro del lof (co-
munidad), transgresiones rituales, desarmonía espiritual, contami-
nación ambiental o agresiones coloniales persistentes— aparece el 
kutran: enfermedad vinculada a ruptura energética y a pérdida de 
equilibrio vital (Bengoa, 1999; Bacigalupo, 2016; Salazar, 2024). En 
este sentido, kutran no remite a patología en términos biomédicos, 
sino a un sufrimiento que involucra cuerpo, alma (pullü) y territorio. 
Bajo esta premisa, el dolor físico es apenas la superficie de una herida 
mucho más profunda. Por tanto, sanar implica reparar la vida en su 
totalidad y no solamente el cuerpo individual. 

La relevancia de la medicina mapuche trasciende su dimensión 
cultural. Actualmente, constituye un campo estratégico para pen-
sar la salud pública desde enfoques interculturales que reconozcan 
pluralidad epistémica y no subordinen saberes indígenas a la lógica 
biomédica (Beltrán et al., 2022; Ortega y Toledo, 2023). Tal desafío 
resulta urgente en un contexto de crisis civilizatoria, crisis climática, 
extractivismo territorial y desconfianza hacia los sistemas sanitarios 



| 22 |

I | MACHI, NGEN Y ESPIRITUALIDAD CURATIVA: LA DIMENSIÓN RITUAL DE LA SALUD MAPUCHE EN CLAVE 
HISTÓRICA, SIMBÓLICA E INTERCULTURAL

occidentales. Reconocer el küme mogen como fundamento no sólo 
terapéutico, sino ontológico, exige repensar la salud como relación 
ética entre humanos y naturaleza, más que como servicio tecnocráti-
co desvinculado del territorio.

Este ensayo desarrolla un análisis ampliado de la dimensión ri-
tual de la salud mapuche a través de tres ejes fundamentales: (1) el 
machi como autoridad terapéutica, política y cósmica, (2) el machi 
kutran como categoría espiritual que desafía los límites del paradig-
ma biomédico, y (3) los rituales machitún y nguillatun como meca-
nismos de restauración vital y comunitaria en el marco del küme mo-
gen. Se argumenta que la medicina mapuche no puede comprenderse 
sin su base espiritual, territorial y relacional, y que su valoración no 
representa un acto folclórico, sino un desafío ético, epistémico y po-
lítico para los sistemas sanitarios de Chile y América Latina. De este 
modo, el análisis propone una lectura que reconoce en la medicina 
mapuche una vía vigente y necesaria para descolonizar las prácticas 
de salud y repensar el bienestar como equilibrio con la tierra y la 
memoria.

Metodológicamente, este ensayo se construye a partir de una re-
visión de alcance de literatura especializada sobre medicina mapu-
che, ritualidad de sanación y epistemologías indígenas del Wallma-
pu. Se analizaron publicaciones obtenidas desde bases de datos como 
Scielo y Google Académico, y libros de referentes teóricos de la temá-
tica. El estudio se enmarca en un enfoque cualitativo, interpretativo y 
de diseño narrativo de tópico, sostenido en un paradigma intercultu-
ral y decolonial que valora la comprensión situada del conocimiento 
antes que su cuantificación. Esta estrategia permitió problematizar el 
concepto de machi kutran como categoría relacional, y analizar cómo 
los rituales restauran vínculos espirituales, territoriales y colectivos. 
Al mismo tiempo, posibilita proyectar implicancias para políticas 
públicas de salud que reconozcan el küme mogen como fundamento 
epistémico y no como práctica folclorizada.



| 23 |

SALUD PÚBLICA Y MEDICINA EN CONTEXTO LATINOAMERICANO: ANÁLISIS INTERDISCIPLINARIOS, 
EXPERIENCIAS LOCALES Y SOLUCIONES INNOVADORAS PARA PROBLEMAS GLOBALES (VOLUMEN II)

El machi como agente de sanación y mediación cosmológica 

La figura del machi constituye el eje articulador del sistema cu-
rativo mapuche. Su autoridad terapéutica no se adquiere mediante 
certificación técnica ni institucional, sino a partir del reconocimiento 
espiritual y comunitario. El newen (fuerza vital o energía de poder) 
se transmite a través de sueños peuma, previsiones küymün, linaje 
familiar o enfermedad iniciática que revela el llamado sagrado (Ba-
cigalupo, 2007; Ortega y Toledo, 2023). Este tránsito se formaliza en 
la ceremonia de investidura machi pü ̈ llü, donde la persona acepta 
el rol de intermediario entre los planos visible (nag mapu) e invisible 
(wenu mapu) y asume la responsabilidad colectiva de curar, guiar y 
proteger el lof (comunidad).

A diferencia del paradigma biomédico occidental —que frag-
menta cuerpo, mente y entorno, y privilegia el diagnóstico clínico y 
farmacológico— el machi interpreta la enfermedad como desequili-
brio relacional. Para ello, diagnostica mediante la lectura del pullü 
(alma), la observación minuciosa del territorio, el comportamiento de 
las aguas y los bosques, los cambios del viento y la conversación oní-
rica con los ngen, espíritus protectores que habitan cerros, ríos, me-
noko o plantas sagradas. El kultrún, su instrumento ceremonial, fun-
ciona como mapa cosmológico donde coexisten los cuatro mundos; 
al percutirlo, el machi activa redes simbólicas que permiten dialogar 
con entidades no humanas, negociar desequilibrios y diagnosticar el 
origen espiritual del kutran.

Como señala Foerster (1993), el machi no cura únicamente cuer-
pos: cura territorios, genealogías, memorias y vínculos sociales. Su 
práctica es clínica y ritual al mismo tiempo, pero también política, 
en el sentido de que organiza la vida comunitaria: regula el acceso al 
agua, aconseja durante tiempos de conflicto, participa en la delimi-
tación de tierras medicinales y resguarda la continuidad del mapun 
kimün (conocimiento ancestral). Bacigalupo (2007), amplía esta idea 
sosteniendo que la autoridad del machi es performativa: sana porque 



| 24 |

I | MACHI, NGEN Y ESPIRITUALIDAD CURATIVA: LA DIMENSIÓN RITUAL DE LA SALUD MAPUCHE EN CLAVE 
HISTÓRICA, SIMBÓLICA E INTERCULTURAL

interpreta lo invisible, reordena lo social y reequilibra el cosmos. La 
salud, por tanto, no es un tratamiento, sino un proceso de restaura-
ción ontológica.

La colonialidad —primero española, luego republicana— no lo-
gró eliminar esta figura, pero sí criminalizarla. Durante los siglos 
XVIII y XIX, la medicina mapuche fue perseguida, asociada a bru-
jería y sometida a reglamentaciones que prohibieron el machitún, el 
uso de plantas alucinógenas y la práctica ceremonial (Foerster, 1993; 
Paillalef, 2019; Beltrán et al., 2022). No obstante, lejos de extinguir-
se, el machi se transformó en un símbolo de resistencia ontológica: 
donde hubo prohibición, hubo también persistencia cultural. Hoy, 
los machi continúan ejerciendo como pilares de la salud espiritual y 
territorial del Wallmapu, y su rol se mantiene vigente como una de 
las instituciones más sólidas de continuidad mapuche. Su presencia 
confirma que la medicina ancestral no es pasado, sino futuro activo.

Machi kutran: la enfermedad como fractura espiritual, 
territorial y política 

El concepto machi kutran permite comprender una diferencia 
epistemológica fundamental entre la medicina mapuche y el paradig-
ma biomédico occidental. Para el pueblo mapuche, la enfermedad no 
es un accidente biológico ni un fallo orgánico aislado, sino una altera-
ción del flujo energético y espiritual que sostiene la relación entre che 
(persona), mapu (territorio) y ngen (espíritus tutelares). Bacigalupo 
(2016), señala que el origen del kutran puede ser emocional, terri-
torial, genealógico o colectivo, y con frecuencia responde a quiebres 
ecológicos o sociopolíticos profundos: deforestación, contaminación 
industrial, militarización del Wallmapu, pérdida del agua, monocul-
tivo forestal y despojo de espacios sagrados (Paillalef, 2019; Salazar, 
2024). De esta manera, el cuerpo enfermo es un síntoma que revela 
la enfermedad del territorio.



| 25 |

SALUD PÚBLICA Y MEDICINA EN CONTEXTO LATINOAMERICANO: ANÁLISIS INTERDISCIPLINARIOS, 
EXPERIENCIAS LOCALES Y SOLUCIONES INNOVADORAS PARA PROBLEMAS GLOBALES (VOLUMEN II)

Bacigalupo (2016), plantea que kutran debe ser leído como una 
categoría política del sufrimiento histórico, pues no solo remite a lo 
fisiológico, sino a un daño estructural producido por la colonia y re-
fundado por el Estado moderno. No se cura únicamente con plantas 
—aunque el lawen sea central en el tratamiento— sino también con 
memoria, restitución y sanación territorial. Aquí emerge la diferencia 
más profunda con la racionalidad biomédica: mientras la medicina 
occidental fragmenta el cuerpo y lo despoja de significado espiritual, 
la medicina mapuche entiende que no es posible curar a una persona 
si el río que le da agua está enfermo, si el menoko (pantano sagrado) 
ha sido drenado o si la comunidad atraviesa duelo colectivo. La salud, 
en este marco, es inseparable de la justicia ecológica.

El diagnóstico ritual del machi implica estados de trance (küyen), 
sueños revelatorios (peuma) y comunicación con los ngen protectores 
para identificar el origen invisible del daño. Según Bacigalupo (2001), 
la enfermedad se vuelve visible solo cuando el machi la interpreta 
dentro de una trama cosmológica que integra la memoria espiritual 
del territorio. La sanación, por tanto, no es únicamente terapéutica, 
sino relacional: demanda reciprocidad (küme felen), ofrenda (llelli-
pun), reparación del daño territorial y reconstrucción de la armonía 
comunitaria. Actos como devolver agua a un menoko, plantar lawen 
para que vuelva a crecer en su espacio natural, o realizar ceremonias 
colectivas permiten cerrar el ciclo de enfermedad y restaurar el equi-
librio entre mundos.

De este modo, el machi kutran evidencia que la salud mapuche 
es una política del vínculo, una lectura ecológica y espiritual del su-
frimiento. La enfermedad no es un hecho individual, sino un fenóme-
no histórico y territorial que exige reparación comunitaria. Allí resi-
de su potencia epistemológica frente al modelo médico occidental, el 
cual —en su reducción biológica— pierde la capacidad de interpretar 
el dolor como huella de un mundo dañado.



| 26 |

I | MACHI, NGEN Y ESPIRITUALIDAD CURATIVA: LA DIMENSIÓN RITUAL DE LA SALUD MAPUCHE EN CLAVE 
HISTÓRICA, SIMBÓLICA E INTERCULTURAL

Machitún y nguillatun: ritualidad para reconstruir el küme 
mogen 

Los rituales constituyen el dispositivo central mediante el cual 
el pueblo mapuche restablece la vitalidad del küme mogen. Lejos de 
entender la sanación como intervención individualizada, la ritua-
lidad mapuche concibe el acto de curar como una transformación 
energética colectiva que involucra al territorio, a los antepasados y a 
las fuerzas tutelares que habitan el Wallmapu. El machitún es una de 
las ceremonias más reconocidas y complejas dentro de este marco. 
Durante su realización —que puede ser íntima o comunitaria según 
la gravedad del kutran— el machi utiliza el kultrún, el wada (sona-
jas) y el tayül (canto ritual) para abrir el tránsito entre dimensiones 
cósmicas. Mora (2012), lo describe como una puesta en escena dra-
matúrgica en que el cuerpo del paciente se convierte en “umbral” y 
“puente” para la reparación espiritual. A través del trance, el machi 
expulsa el wekufe (fuerza de daño) o negocia con los ngen la restitu-
ción del equilibrio vital; aquí sanar significa reordenar lo invisible.

El nguillatun, por su parte, representa el ritual más amplio de 
renovación social y territorial. Se trata de una ceremonia comunitaria 
que puede extenderse durante varios días y que convoca a familias, 
autoridades tradicionales, machi, lonko y werken, quienes ofrendan 
alimentos, muday y lawen para agradecer la continuidad de la vida 
(Bacigalupo, 2007; Mora, 2012). Más que pedir abundancia, el ngui-
llatun actualiza el pacto histórico entre seres humanos y territorio, 
recordando que la existencia no es propiedad, sino corresidencia es-
piritual. Chihuailaf (2015), ha señalado que, sin este ritual, “el Mapu 
se enfría”, expresión que implica que cuando no hay reciprocidad con 
la tierra, el bienestar energético de la comunidad se rompe. Bacigalu-
po (2016), agrega que el nguillatun también funciona como acto de 
diplomacia espiritual: asegura lluvia, fertilidad, memoria y cohesión 
social.



| 27 |

SALUD PÚBLICA Y MEDICINA EN CONTEXTO LATINOAMERICANO: ANÁLISIS INTERDISCIPLINARIOS, 
EXPERIENCIAS LOCALES Y SOLUCIONES INNOVADORAS PARA PROBLEMAS GLOBALES (VOLUMEN II)

Ambos rituales muestran que la sanación mapuche no es clíni-
ca, sino cosmopolítica (Manríquez et al., 2022; Salazar, 2024). No 
se trata únicamente de restablecer función orgánica, sino de reparar 
relaciones dañadas entre humanos, paisaje, espíritus y memoria an-
cestral. Curar es reconciliar. Por ello, ritualidad y salud son insepa-
rables: sin nguillatun y sin machitún no hay küme mogen, pues la 
vida pierde equilibrio, sentido y orientación. En este horizonte reside 
el potencial transformador para la salud pública del siglo XXI: si el 
daño colectivo se manifiesta en los cuerpos, también la curación debe 
ser colectiva, ritual y territorial (Ortega y Toledo, 2023). La medicina 
mapuche propone una ética de restauración que excede el diagnós-
tico biomédico y abre rutas para una salud intercultural basada en 
reciprocidad, justicia y memoria.

Conclusión

La medicina mapuche constituye una ontología del cuidado y de 
la vida, un modo de comprender el bienestar que trasciende el bina-
rismo cuerpo/enfermedad y que sitúa la salud como equilibrio ecoló-
gico, espiritual, afectivo y comunitario. Lejos de ser un remanente del 
pasado, se trata de un sistema epistémico vigente que ha sobrevivido 
al colonialismo, a la higienización forzada, a la persecución estatal y 
a la patologización de lo indígena. El machi —como mediador cosmo-
político— encarna la continuidad de este saber, articulando curación 
física con memoria y territorio; mientras que el machi kutran revela 
que la enfermedad no es anomalía biológica, sino señal de ruptura 
relacional que interpela a toda la comunidad. A su vez, rituales como 
el machitún y el nguillatun muestran que la salud es restauración 
colectiva y no transacción técnica: se cura al cuerpo, pero también 
la comunidad que lo sostiene, el bosque que lo alimenta y el espíritu 
que le da sentido.

Reconocer este entramado no significa romantizarlo, sino com-
prender que el pensamiento sanitario occidental opera desde una ra-



| 28 |

I | MACHI, NGEN Y ESPIRITUALIDAD CURATIVA: LA DIMENSIÓN RITUAL DE LA SALUD MAPUCHE EN CLAVE 
HISTÓRICA, SIMBÓLICA E INTERCULTURAL

cionalidad incompleta si omite dimensiones históricas, espirituales y 
territoriales del sufrimiento. La interculturalidad, entonces, no pue-
de reducirse a incorporación simbólica de lawen o participación cere-
monial como gesto folclórico. Se trata de redistribuir poder epistémi-
co, habilitar diálogo horizontal entre medicina occidental y medicina 
indígena, y garantizar que los machi no sean tolerados sino legitima-
dos como agentes sanitarios equivalentes. Una salud pública verda-
deramente descolonizada deberá asegurar protección de territorios 
medicinales, reconocimiento jurídico de prácticas rituales, soberanía 
sobre el lawen y participación indígena en diseño de políticas.

La cosmovisión del pueblo mapuche plantea que no hay bienes-
tar humano sin cuidado de la tierra; que no puede haber cuerpo sano 
en un río enfermo ni espíritu en paz en un territorio violentado. En 
este escenario, la medicina mapuche no es alternativa, sino horizon-
te civilizatorio. Recuperarla es reparar historia, devolver equilibrio y 
abrir futuros. Allí reside la fuerza política de este saber: no propone 
volver atrás, sino avanzar hacia un modo de vida donde el küme mo-
gen no sea excepción, sino fundamento para sostener la vida humana 
en el siglo XXI.

De cara al futuro, resulta imprescindible profundizar en estudios 
que evalúen comparativamente la eficacia terapéutica de los rituales 
mapuche (machitún, nguillatun, uso de lawen) en el tratamiento de 
padecimientos físicos, emocionales y psicosociales, incorporando 
metodologías participativas y colaborativas con machi y comunida-
des. Asimismo, se requieren investigaciones que analicen el impacto 
del extractivismo, la forestación industrial y la pérdida de biodiver-
sidad en la disponibilidad de plantas medicinales, considerando que 
la salud mapuche depende de la integridad territorial del Wallmapu. 
Una línea especialmente prometedora consiste en el diseño de pro-
tocolos interculturales para la atención pública, que incluyan reco-
nocimiento jurídico del machi, incorporación de lawen en centros de 
salud y formación de profesionales en dialogicidad epistémica. Final-
mente, el campo demanda estudios etnográficos sobre experiencias 



| 29 |

SALUD PÚBLICA Y MEDICINA EN CONTEXTO LATINOAMERICANO: ANÁLISIS INTERDISCIPLINARIOS, 
EXPERIENCIAS LOCALES Y SOLUCIONES INNOVADORAS PARA PROBLEMAS GLOBALES (VOLUMEN II)

de sanación actual, salud mental indígena, trauma histórico y memo-
ria ritual, con el fin de avanzar hacia un sistema sanitario que no solo 
cure cuerpos, sino que repare mundos.



| 30 |

I | MACHI, NGEN Y ESPIRITUALIDAD CURATIVA: LA DIMENSIÓN RITUAL DE LA SALUD MAPUCHE EN CLAVE 
HISTÓRICA, SIMBÓLICA E INTERCULTURAL

Referencias 

Bacigalupo, A.  (2001). La voz del kultrun en la modernidad: Tradición y 
cambio en la terapéutica de siete machi mapuche. Ediciones Universi-
dad Católica de Chile.

Bacigalupo, A. (2007). Shamans of the foye tree: Gender, power, and hea-
ling among Chilean Mapuche. University of Texas Press.

Bacigalupo, A. (2016). Thunder shaman: Making history with mapuche spi-
rits in Chile and Patagonia. University of Texas Press.

Beltrán, J., Tereucán, J., Alarcón, A., Gálvez, J., y Klenner, M. (2022). Fun-
damentos éticos que sustentan la relación mapuche y naturaleza. Apor-
tes para una salud intercultural. Acta bioethica, 28(1), 19-24. http://
dx.doi.org/10.4067/S1726-569X2022000100019 

Bengoa, J. (1999). Historia de un conflicto: El Estado y los mapuches en el 
siglo XX. Planeta.

Chihuailaf, E. (2015). Recado confidencial a los chilenos. Lom.

Foerster, R. (1993). Introducción a la religiosidad mapuche. Editorial Uni-
versitaria.

Manríquez, M., Rebolledo, J., Inglés, D., Klett, R., Lagos, C., y Figueroa, 
V. (2022). Experiencias de salud mapuche en Atención Primaria de 
Salud desde trabajadores sanitarios y usuarios/as en zona urbana 
de Chile.  Saúde e Sociedade,  (31). https://doi.org/10.1590/S0104-
12902022210022es 

Mora, Z. (2012). El arte de sanar de la medicina mapuche: Antiguos secre-
tos y rituales sagrados. Uqbar Editores.

Ortega, K., y Toledo, A. (2023). Salud desde las perspectivas indígena y oc-
cidental: El caso mapuche en Chile una mirada panorámica. Revista 
de Direito Sanitário, (23). https://doi.org/10.11606/issn.2316-9044.
rdisan.2023.192853 

Paillalef, J. (2019). Los mapuche y el proceso que los convirtió en indios: 
Psicología de la discriminación. Editorial Catalonia.

Salazar, M. (2024). ¿Salud intercultural en Chile? Propuestas para la 
integración de la medicina indígena mapuche en el sistema de salud 
occidental.  Antropología Experimental, (24), 409-415. https://doi.
org/10.17561/rae.v24.8737 

http://dx.doi.org/10.4067/S1726-569X2022000100019
http://dx.doi.org/10.4067/S1726-569X2022000100019
https://doi.org/10.1590/S0104-12902022210022es
https://doi.org/10.1590/S0104-12902022210022es
https://doi.org/10.11606/issn.2316-9044.rdisan.2023.192853
https://doi.org/10.11606/issn.2316-9044.rdisan.2023.192853
https://doi.org/10.17561/rae.v24.8737
https://doi.org/10.17561/rae.v24.8737


| 31 |

SALUD PÚBLICA Y MEDICINA EN CONTEXTO LATINOAMERICANO: ANÁLISIS INTERDISCIPLINARIOS, 
EXPERIENCIAS LOCALES Y SOLUCIONES INNOVADORAS PARA PROBLEMAS GLOBALES (VOLUMEN II)

Machi, ngen and healing spirituality: The ritual dimension of Mapuche health 
in a historical, symbolic and intercultural key 
Machi, Ngen e Espiritualidade Curativa: A Dimensão Ritual da Saúde Mapuche 
em Chave Histórica, Simbólica e Intercultural

Humberto Andrés Álvarez Sepúlveda
Universidad Católica de la Santísima Concepción | Concepción | Chile
https://orcid.org/0000-0001-5729-3404
halvarez@ucsc.cl
humalvarezsep@gmail.com
Académico de la Universidad Católica de la Santísima Concepción (Chile). Doctor en 
Sociedad y Cultura por la Universidad de Barcelona (España). Autor de diversos capítulos 
de libros y artículos sobre educación histórica publicados en revistas científicas indexadas 
a Wos, Scopus y Scielo.

Claudine Glenda Benoit Ríos
Universidad Católica de la Santísima Concepción | Concepción | Chile
https://orcid.org/0000-0002-1791-2212
cbenoit@ucsc.cl
claudbenoit@gmail.com
Académica del Departamento de Didáctica de la Universidad Católica de la Santísima 
Concepción, Concepción (Chile). Doctora en Lingüística, por la Universidad de Concepción. 
Investigadora en didáctica de la comprensión y producción del lenguaje, y estrategias 
colaborativas durante el procesamiento.

Abstract

This chapter analyses Mapuche medicine as a comprehensive therapeutic system 
based on a relational ontology between body, territory and spirituality. Three 
central themes are addressed: the role of the machi as a healing authority and 
cosmological mediator; the machi kutran as illness understood not only from 
a biological perspective but also as a spiritual and territorial fracture; and the 
machitún and nguillatun rituals as collective devices for restoring the küme 
mogen. The essay is based on a review of historical, anthropological, and health 
literature, using a qualitative, humanistic, decolonial, and interpretive approach, 
with a narrative design of the topic. It argues that Mapuche healing is not an 
isolated clinical act, but a cosmopolitical repair that restores links between 
humans, nature and memory. It concludes that recognising and strengthening 
this knowledge is key to advancing towards a public health system that respects 
epistemic dignity and territorial justice. 
Keywords: Mapuche medicine; Küme mogen; Machi; Ritual; Interculturality in 
health.

Resumo

Este capítulo analisa a medicina mapuche como sistema terapêutico integral 
baseado em uma ontologia relacional entre corpo, território e espiritualidade. 
Três eixos centrais são abordados: o papel da machi como autoridade curativa 
e mediadora cosmológica; o  machi kutran  como doença entendida não 
apenas a partir do biológico, mas como fratura espiritual e territorial; e os 
rituais machitún e nguillatun como dispositivos coletivos de restauração do küme 
mogen. O ensaio se sustenta em uma revisão de escopo da literatura histórica, 
antropológica e sanitária, sob uma abordagem qualitativa, humanista, decolonial 



| 32 |

I | MACHI, NGEN Y ESPIRITUALIDAD CURATIVA: LA DIMENSIÓN RITUAL DE LA SALUD MAPUCHE EN CLAVE 
HISTÓRICA, SIMBÓLICA E INTERCULTURAL

e interpretativa, com um desenho narrativo de tópico. Argumenta-se que a 
cura mapuche não é um ato clínico isolado, mas uma reparação cosmopolítica 
que restitui os vínculos entre humanos, natureza e memória. Conclui-se que 
reconhecer e fortalecer esses saberes é fundamental para avançar em direção 
a uma saúde pública que respeite a dignidade epistêmica e a justiça territorial.
Palavras-chave:  Medicina mapuche; Küme mogen; Machi; Ritualidade; 
Interculturalidade em saúde.


	Revisión por pares
	Peer Review
	Coordinadora
	Coordinatora
	Resumen
	Abstract
	Resumo
	Introducción. Hacia una salud integral: entretejiendo saberes, sistemas y sustentabilidad
	Gabriela Barreno
	Capítulo 1

	Machi, ngen y espiritualidad curativa: la dimensión ritual de la salud mapuche en clave histórica, simbólica e intercultural 
	￼
	Humberto Andrés Álvarez Sepúlveda, Claudine Glenda Benoit Ríos
	￼

	Capítulo 2

	Capacidad instalada hospitalaria en Ecuador: disponibilidad de camas, desigualdades territoriales y desafíos estructurales para la equidad en salud
	￼
	Ronald Jonathan Cañarte Siguencia, Michael Paul Ramos Muñoz, 
	Rafael Antonio Vera Villamar
	￼

	Capítulo 3

	Epidemias, colonialismo y resistencias indígenas: Una lectura histórico-sanitaria para el diseño de políticas interculturales en América Latina 
	￼
	Humberto Andrés Álvarez Sepúlveda, Claudine Glenda Benoit Ríos
	￼

	Capítulo 4

	Frecuencia de reacciones adversas a la vacuna CanSino autorreportadas por universitarios voluntarios de la primera inmunización en Tonalá, Jalisco, México
	￼
	María de los Ángeles Covarrubias Bermúdez, Marco Antonio Zavala González, 
	Edgar Alberto Álvarez Toscano, Fernando Flores Mejía, Cristian Rodarte Flores, 
	Luis Carlos Rodríguez Gutiérrez, Mariana Servín Puentes
	￼

	Capítulo 5

	El estudio de sistemas de seguridad y salud en el trabajo: una revisión narrativa
	￼
	Héctor Miguel Alemán Sandoval, María Luisa Avalos Latorre
	￼

	Capítulo 6

	Interacciones entre saponinas y medicamentos: un análisis integral de su impacto en la farmacocinética y farmacodinamia
	￼
	Elsa Regina Vigo Ayasta, Mahycol Reynner Harold Bravo Ramirez, 
	Carmen Isolina Ayala Jara, Flor Marlene Luna Victoria Mori, 
	Violeta Reneé Benites Tirado 
	￼

	Capítulo 7

	Impacto de la contaminación por bisfenol a: identificación y clasificación de contaminantes asociados
	￼
	Violeta Reneé Benites Tirado, Elsa Regina Vigo Ayasta, 
	Mahycol Reynner Harold Bravo Ramirez, Carmen Isolina Ayala Jara, 
	Flor Marlene Luna Victoria Mori
	￼

	Capítulo 8

	Nanopartículas y salud dermatológica: 
	mecanismos biológicos que afectan la barrera cutánea
	￼
	Mahycol Reynner Harold Bravo Ramirez, Carmen Isolina Ayala Jara, 
	Flor Marlene Luna Victoria Mori, Violeta Reneé Benites Tirado, 
	Elsa Regina Vigo Ayasta 
	￼

	Capítulo 9

	Correlación entre estabilidad de antioxidantes y su aplicabilidad en cosméticos efectivos
	￼
	Flor Marlene Luna Victoria Mori, Violeta Reneé Benites Tirado, 
	Elsa Regina Vigo Ayasta, Mahycol Reynner Harold Bravo Ramirez, 
	Carmen Isolina Ayala Jara 
	￼

	Capítulo 10

	Construyendo un entendimiento del consumidor: evaluación de conocimientos y actitudes hacia cosméticos basados en biopolímeros
	￼
	Carmen Isolina Ayala Jara, Flor Marlene Luna Victoria Mori, 
	Violeta Reneé Benites Tirado, Elsa Regina Vigo Ayasta, 
	Mahycol Reynner Harold Bravo Ramírez
	￼

	Capítulo 11

	Percepción de la enfermedad, afrontamiento y variabilidad glucémica en adolescentes con diabetes tipo 1
	￼
	María Luisa Avalos Latorre, María del Socorro Martínez Naranjo, 
	Miriam Méndez del Villar, Mariana González Llamas
	￼



